# 圓測「佛性理論」再考察 ——以《解深密經疏》為依據

楊得煜 國立臺灣大學哲學系博士後研究

# 摘 要

本文從學者對於圓測「佛性理論」立場諍論出發,當代學者,如羽溪了諦 (A.D. 1916)、金東柱 (A.D. 1986)、Cho Eun-su (A.D. 1997)、Hwang Chang-geun (A.D. 2000)等人,根據《解深密經疏》,主張圓測「佛性理論」中的「一乘思想」屬於「皆成說」,也就是「包含闡提在內的眾生皆可成佛」。筆者論文試圖從二方面著手,一者,考察上述學者主張「皆成說」得以成立的論式。再者,同時檢討此論式背後預設的佛性理論,能否與圓測在《解深密經疏》的詮釋若合符節?筆者發現上述學者主張圓測的佛性理論屬於「皆成說」,是基於「無為義」之佛性;然筆者發現在此《疏》中,圓測仍遵守無為法與有為法的區分架構,將「佛性」區分為「理佛性」與「行佛性」,前者屬於無為義的佛性,不在因果關係當中,不作為成佛的原因義;圓測明確的將「成佛如何可能之根據」建立在「有為義」之「行佛

# - 126 - 圓光佛學學報 第三十八期

性」上。據此,圓測的佛性理論並不合於學者們所主張的「皆成說」。



關鍵詞:佛性、理性、行性、種姓、一乘思想

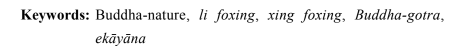
# An Enquiry Concerning "Buddha-nature theory" of *Yuan-tsch(Won-cheuk)*: Based on the *Jieshenmi Jing Shu*

De-yu Yang Postdoctoral Research Fellow, Dep. of Philosophy, National Taiwan University

#### **Abstract**

This paper begins with a review of the debates among scholars about how to properly understand the "Buddha-nature theory" of Yuan-tsch (Won-cheuk). The scholars, (e.g., 习溪了諦 (A.D. 1916), 金東柱 (A.D. 1986), Cho Eun-su (A.D. 1997), Hwang Chang-geun (A.D. 2000), etc., according to Jieshenmi Jing Shu, they argue that Yuan-tsch's (Won-cheuk) ekāyāna thought of 'Buddha-nature theory' belonged to "all sentient beings are able to become Buddhas" This paper sets about two steps: first, I will investigate that how scholars prove their claims. Second, I will investigate their claims that is corresponded with Yuan-tsch's (Won-cheuk) Jieshenmi Jing Shu. I find that scholars claims are based on the unconditioned Buddha-nature (asaṃskāra), but I find that Yuan-tsch (Won-cheuk) still was

following an interpretative tradition under which the strict distinction between the unconditioned vs. the conditioned realms, and I find in the Jieshenmi Jing Shu Yuan-tsch (Won-cheuk) distinguished between two kinds of Buddha-nature: "Buddha-nature of Principle" (li foxing 理佛性) vs. the "Buddha-nature of Practice" (xing foxing 行佛性). The former belongs to unconditioned, the latter is the conditioned realms. According to Jieshenmi Jing Shu Yuan-tsch (Won-cheuk) contributes to the actuality that some sentient beings do become Buddhas is based on "Buddha-nature of Practice", instead of "Buddha-nature of Principle" Finally, "Buddha-nature theory" of Yuan-tsch (Won-cheuk) is not identified with the "all sentient beings are able to become Buddhas".



# 目 次

- 一、導言
- 二、支持「皆成說」的文獻及當代學者的詮釋
  - (一) 支持「皆成說」的文獻
  - (二) 當代學者的詮釋: 皆得證涅槃之根據來自「佛性」
- 三、「皆成說」觀點再檢討:圓測對於「佛性」概念的會釋
  - (一)《解深密經疏》中的二種佛性:「理佛性」與「行佛性」
  - (二)《解深密經疏》:「行佛性」與「無漏種子」概念相似

四、結語



# 一、導言

「佛性思想」一直都是東亞佛教思想的重要核心議題之一,「 其背後所隱含的是宗教解脫學上的問題,即:「一切眾生是否可 以成佛?」之問題。在玄奘(A.D. 602-664)傳譯護法(A.D. 530-561)的唯識「五種姓」思想之前,東亞佛教在解脫學上普遍接 受「眾生皆可成佛」的觀點。當時中國佛性論者是透過「一乘」 及「佛性」等概念,來支持此一觀點。然而,「一乘」與「佛性」 等概念分別是來自於不同的佛教文獻。在五世紀左右,影響中 國佛性理論最重要的文獻,分別為《妙法蓮華經》、《勝鬘經》、 《涅槃經》等。《妙法蓮花經》、《勝鬘經》<sup>2</sup>等強調「一乘思想」; 《涅槃經》則強調「眾生悉有佛性」。於是,過去的中國佛性論 者,將「一乘思想」與「佛性」概念做一連結,提出一個觀 點,即:「包含『一闡提』在內之有情皆具佛性,最終亦可證得 佛果。」。此亦成為東亞佛教的主流觀點,並亦衍生出諸多概 念,例如,「一性皆成」<sup>4</sup>等。在中國唯識學派中,對於佛性問

<sup>\*</sup> 本文蒙二位匿名審查人提供寶貴之修改意見,特申謝忱。文中的錯誤仍由筆 者自負。

<sup>1</sup> 這個議題影響到天台、華嚴、禪宗等中國佛教的義理系統之差異。依照牟宗 三的觀點,此議題牽涉到「依何型態成佛方是究竟之問題」。牟宗三,《佛性 與般若》上冊(台北:學生書局,1977年),頁180。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 一般而言,「一乘思想」指的是姚秦·鳩摩羅什譯,《妙法蓮華經·方便品》言:「舍利弗! 十方世界中,尚無二乘,何況有三? …… (中略) 諸佛以方便力,於一佛乘,分別說三。」(《大正藏》冊9,頁7中)相關討論見廖明活,〈初唐時期佛性論爭中的一乘問題〉,《中國文哲研究集刊》第29期(2006年9月),頁179。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 廖明活:「由是南北朝初年(五世紀初)以來的佛性論者,在大乘《涅槃經》 的影響下,一致主張一切眾生具有佛性,皆得成佛」(廖明活2006,頁179)。

<sup>4</sup> 關於「一性皆成」,有學者稱為「一乘佛性」、「一乘究竟」,這些概念意義並

題,當代學者區分兩種立場,第一,以玄奘等新唯識所代表的「五姓各別」,5 主張:有情中有五類種姓,其中除了「不定種姓」與「菩薩種姓」之外,其餘都不能成佛,並且當中還有一類「無性種姓」,更是沒有證得涅槃的可能。6 第二,真諦、菩提流支等古唯識所代表的「一性皆成」立場,7 主張:眾生皆有佛性,背後則隱含著眾生皆可以成佛的觀點。8

關於圓測唯識學思想,過去學界普遍將圓測視為玄奘門下 歧出。<sup>9</sup>理由在於:在佛性論上,圓測接受了「皆成說」的觀點,

無差異,即指「一切眾生皆可以成佛」。「一性皆成」的說法,筆者目前所知最早可能是來自於唐·澄觀述,《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》中:「一云:同一無性故,得現成者。謂既無二性佛證一性得成佛故。生隨一性皆成佛矣。」(《大正藏》冊36,頁628上);而「一乘佛性」最早出現於隋·吉藏撰,《法華玄論》中:「《涅槃》、《勝鬘》,明一乘佛性。」(《大正藏》冊34,頁383上);而「一乘究竟」最早出現在元魏·菩提留支所翻譯的《大薩遮尼乾子所說經》,當中:「彼佛國土眾生畢竟能成最勝妙乘,能以一乘究竟取於無上涅槃,如是淨土,如來於中成阿耨多羅三藐三菩提。」(《大正藏》冊9,頁325中)。

- 5 以下稱為「五姓說」。
- 6 唐·圓測撰,《解深密經疏》:「言『五姓』者,所謂三乘、不定、無性;言『無性』者,謂於身中,無有三乘涅槃種性。就『有性』中,有其四種: 一、聲聞種性。謂於身中,唯有聲聞涅槃種性。二、獨覺種性。三、菩薩種姓。此二種姓唯同聲聞。四、不定種姓。謂於身中,具有三乘涅槃種姓。」 (《新纂卍續藏》冊21,頁273上)。
- 7 以下稱為「皆成說」。
- 8 印順:「一乘究竟、三乘方便,與三乘究竟、一乘方便,在佛學界中展開了熱烈的諍辯,真諦和菩提流支,是主張一乘究竟的,玄奘門下是主張三乘究竟的。」印順,《如來藏之研究》(台北:正聞出版社,1986年),頁538。橘川智昭也認為真諦在種姓問題上主張「一性皆成」的觀點。橘川智昭,〈円測撰『解深密経疏』における一乗論について〉,《印度學佛教學研究》第45卷第1號(1996年12月),頁56。
- 9 以筆者目前所閱讀的資料中,當代學者主張圓測的「佛性理論」屬於「一性 皆成」思想,最早來自於羽溪了諦在1916年發表的〈唯識宗の異派〉,之後則

並且在《解深密經疏》找到支持此觀點的文獻依據。然而,近年來也有學者試圖在《解深密經疏》中,找出相關文證來為圓測翻案,主張:圓測支持「五姓說」,無異於玄奘、窺基等人。<sup>10</sup> 筆者此論文預計:一、聚焦在主張圓測屬於「皆成說」學者們所依據的文獻及如何立論;二、同時檢討此立論背後預設的佛性理論,能否與圓測在《解深密經疏》的詮釋若合符節?

# 二、支持「皆成說」的文獻及當代學者的詮釋

# (一) 支持「皆成說」的文獻

在五世紀左右,隨著《涅槃經》的譯出,「佛性」即成為一核心議題。在當時,佛性理論的主流觀點是:「闡提亦有佛性」。此外,加上《法華》、《勝鬘》等言「一乘思想」,當時中國佛性論即形成一觀點,即:「眾生悉有佛性,皆能證得佛果。」"在此

有楊白衣(〈圓測之研究—傳記及其思想特色〉,《華岡佛學學報》第6期(1983年),頁105-156)、金東柱(《圓測唯識學觀之探討—以『佛說般若波羅密多心經贊』為中心》(台北:國立臺灣大學哲學研究所碩士論文,1986年))、Cho, Eun-su (Language and meaning: Buddhist interpretations of "the Buddha's word" in Indian and Chinese perspectives, Ph.D. diss., Berkeley: California University, 1997)、Hwang, Chang-geun (A Korean Yogācāra monk in China: Won-Cheuk (612-696) and his commentary on the Heart Sūtra, Ph.D. diss., Wisconsin, Madison: Wisconsin-Madison University, 2000)等,亦採取此一觀點。

<sup>10</sup> 如橘川智昭(《円測の五性各別思想—円測思想に対する従来解釈の再検討と 基教学との比較》,東京:東洋大學博士論文,2001年)、吉村誠(〈唯識学派 の五姓各別説について〉,《駒澤大學佛教部研究紀要》第62號(2004年3 月),頁223-258)、Lee, Sumi (*Toward a New Paradigm of East Asian Yogacara Buddhism: Taehyon (ca. 8th century CE), a Korean Yogacara monk, and His Predecessors*, Ph.D. diss., Los Angeles: California University, 2014)等。

<sup>11</sup> 廖明活2006, 頁177-180。

背景下,筆者發現在《解深密經疏》中,圓測所據「無姓有情,亦得涅槃」之核心文獻,亦是來自上述經群。在《解深密經疏》中,圓測亦指出「一乘聖教」來自於各種的文獻,並且各文獻都有其意趣。12 故,在《解深密經疏》中,關於佛性理論,圓測大致上區分出二種型態,一者,真諦等諸師,依《法華》等諸經論,立「眾生皆有佛性」;13 一者,大唐三藏,立有五姓,即「無姓有情,無涅槃性」等。14 學者們主張圓測採取「皆成說」立場的文獻依據,以筆者目前所閱讀的資料中,大多數學者們的文獻都是引用此《疏》中《涅槃經》與《寶性論》的相關文獻。據此,筆者依《解深密經疏》中,真諦一方觀點之相關經證以及圓測的會釋,整理如下:

### 表2.1

# 真諦一方

真諦等一類諸師,依《法華》等諸經及論,皆作此說,一 切眾生皆有佛性。

故《涅槃經》第七卷云:「二十五有,有我不耶?佛言:善男子!我者即是如來藏義,一切眾生悉有佛性,即是我義。」

又第二十五云:「眾生佛性不 一不異,諸佛平等猶如虚空,一 切眾生,同共有之。」此說理性。

### 圓測會釋

若爾,如何說為一乘?前所 引教,如何會釋?

解云:如《涅槃》云:「善男子!我者即是如來藏義;又一切眾生悉有佛性,常住無有變易。」又《寶性論》第一卷云:「問。」。「一切不是有如來藏。」。「你一切諸佛平等法性身如,皆是真如、法身、佛性。此即五性皆有佛性。」

<sup>12 《</sup>解深密經疏》:「一乘聖教甚多,譯者非一,意趣深遠。」(《新纂卍續藏》冊 21,頁268下)。

<sup>13 《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁268下。

<sup>14 《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁269下。

又三十三云:「一切眾生,同 有佛性,皆同一乘,同一解脫。 一因、一果,同一甘露,一切當 得常樂我淨,是名一味。」通說 理行

…… (中略)

准此等經,無姓有情,亦得 成佛。

(《新纂卍續藏》冊21,頁268下-269 上) 又《涅槃》云:「譬如有人, 乃至定當得故」者,如此等教, 皆是行性,定當得故,約不定 姓,少分而說。

(《新纂卍續藏》冊21,頁270下)



根據上述表2.1左半部,真諦一方主張「無姓有情,亦得成佛」,所據的經證其一是來自於《涅槃經》言「眾生皆有佛性」、「如來藏」,但「無姓有情」此概念卻是來自於唯識學的相關文獻中,據此,筆者認為《解深密經疏》言:「准此等經,無姓有情,亦得成佛。」一觀點,反映出圓測處於新舊譯文獻複雜交錯的時代當中。15 在此前提下,圓測不論站在「皆成說」或「五

<sup>15</sup> 隨著《涅槃經》完整譯出後,「闡提有佛性」說即成為當時的定論。見廖明活,〈南北朝時代的佛性學說一中國佛性思想的濫觴〉,《中華佛學學報》第20期(2007年7月),頁135。此外,根據日僧珍海《三論玄疏文義要》記載:「玄奘入室神昉法師《種姓差別集·上》云:『如來高唱隨機不同。相傳各異,或『説一切悉有佛性』。如《佛性論》、《寶性論》等;或『説一分定無佛

姓說」立場上,在會釋時都會面臨一難題,即:「闡提有佛性說」之張力。也就是,新譯文獻言「無姓有情」與舊譯文獻言「佛性」、「如來藏」等諸概念如何合流之問題。順是,如果圓測要在「皆成說」立場下進行會釋,必然要處理:「佛性、如來藏等概念,能使『包含闡提在內之眾生,皆得證涅槃』是如何可能?」之問題。

# (二) 當代學者的詮釋: 皆得證涅槃之根據來自「佛性」

在討論圓測的會釋策略之前,筆者先列出學者們如何根據表2.1文獻主張「皆成說」?當前學界主張圓測屬於「皆成說」的學者們,分別為羽溪了諦、Hwang Chang-geun、<sup>16</sup> Cho Eunsu、<sup>17</sup> 金東柱<sup>18</sup> 等人。學者引用《解深密經疏》中,最常用來支

性』。如《瑜伽論》、《莊嚴論》等。前秦之代,童壽已前,立『五性別』,絕無諍論。童壽門徒,有竺道生,依《法藏經》立『一切衆生皆有佛性』。至於陳代,家依同説。後以大唐貞觀四年明支三藏翻《大莊嚴論》,立有『畢竟不般涅槃』,遂以貞觀二十一年,木叉提婆翻出《瑜伽》,立五性別,亦同明支。今於此國猶有新舊兩宗別行。』」(《大正藏》冊70,頁291上-中)。由此可知,在佛性理論上,圓測當時處於新舊譯文獻並行的時代。

- Hwang, Chang-geun: 'The Fa-hsiang School claims that amongst the five groups of sentient beings, icchantika can never be able to attain enlightenment or can never be reborn as a being who belongs to any of the other four groups. This theory was accepted by the Tz'u-en Sect in the Fa-hsiang School. However, this theory was not accepted by Won-cheuk and the Silla Sect.' Hwang, Chang-geun 2000, p.278.
- Cho, Eun-su: 'Won -Cheuk was never exposed to the theory of the pañca-gotra, he not only provided extensive theories about it but also directly opposed Hsuan-tsang and K'uei-chi's position, saying that even the icchantikas can be saved.' Cho, Eun-su 1997, p. 149.

<sup>18</sup> 金東柱1986,頁193。

持圓測主張「皆成說」觀點之文獻,分別是「真諦一方」依據 《涅槃經》主張「無姓有情,亦得成佛」;以及圓測對於此段文 獻的會釋。整理如下:

《涅槃經》第七卷云:「二十五有,有我不耶?佛言:『善男子,我者即是如來藏義,一切眾生悉有佛性,即是我義。』」<sup>19</sup>

[《涅槃經》]:「眾生亦爾,悉皆有心。凡有心者, 定當得成阿耨多羅三藐三菩提。以是義故,我定說 一切眾生悉有佛性。」<sup>20</sup>([]為筆者所加)

[圓測]解云:「如《涅槃》云:『善男子。我者,即是如來藏義;又一切眾生悉有佛性,常住、無有變易』。又《寶性論》第一卷云:問:『云何得知一切眾生有如來藏?』答:『依一切諸佛平等法性身,知一切眾生皆有如來藏。』[圓測]如此等文,皆是真如、法身、佛性,此即五性皆有佛性。」<sup>21</sup>([]為筆者所加)

根據第一段、第二段引文分別是真諦等論師立「眾生皆有佛性」,主張「無姓有情,亦得成佛」。第三段文獻則是圓測對於《涅槃經》、《寶性論》立場的會釋。對於上述引文,當代學者Hwang Chang-geun認為圓測將《涅槃經》言「眾生本具佛性、如來藏」、「此佛性是不會變化、永恆存在」等文獻,解讀為「五種姓本具佛性」。由此觀之,「圓測是支持一切眾生都具備

<sup>19《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁268下。

<sup>20 《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁269上。

<sup>21 《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁270下。

成佛的可能性。」<sup>22</sup> 羽溪了諦亦認為「此即五性皆有佛性」一句,確實證明了圓測主張「五姓悉有佛性,故皆可成佛」的觀點。<sup>23</sup> 金東柱則認為「眾生出生時先天地具有成佛的可能性,所以佛陀說一切眾生悉有佛性。」<sup>24</sup> Cho Eun-su雖然沒有明確指出圓測屬於「皆成說」所根據的文獻段落,<sup>25</sup> 但Cho Eun-su引述了圓測言:「眾生皆有佛性或如來藏」等文獻來說明圓測不同於窺基的「五姓說」的立場。由此觀之,Cho Eun-su的觀點亦是以此段文獻作為依據。<sup>26</sup>

總上言之,學者們認為圓測採取「皆成說」,也就是「包含 闡提在內的有情,皆可以成佛」之觀點,所依據的是圓測將 《涅槃經》、《寶性論》言:「眾生皆有如來藏、真如等」,解讀

Hwang, Chang-geun: 'According to the *nirvāṇa sūtra*, to say the self means tathāgata-garbha. All sentient beings innately have Buddha-nature. It is eternal and unchangeable, without appearance and disappearance... These examples are all to show Tathatā, Dharma-body, and Buddha-nature. This means that the five kinds of nature innately have Buddha-nature... From Won-cheuk's discussion above, it is possible to generalize about an aspect of Won-cheuk's as well as of Hsuan-tsang's characteristic approaches. Won-cheuk appears as an idealist, upholding the possibility of enlightenment for all sentient beings, in harmony with the original teaching of the Buddha.' Hwang, Chang-geun 2000, p. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 羽溪了諦:「五性く悉佛性を有し、皆成佛し得ることを證明し。」羽溪了 諦,羽溪博士米寿記念祝賀会編,《羽溪博士米寿記念佛教論說選集》(東 京:大東出版社,1971年),頁802。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 金東柱1986,頁193。

<sup>25</sup> Cho, Eun-su所引的文獻是出於《韓國佛教全書》(東國大學校韓國佛教全書編纂委員會編著,《韓國佛教全書》第1冊(漢城:東國大學校,1996年),頁253上-263下)。見Cho, Eun-su 1997,頁149。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 廖明活認為:「在五世紀之後,中國佛性論者在《大般涅槃經》的影響下,一 致主張一切眾生具有佛性,皆得成佛。」廖明活2006,頁179。筆者認為這樣 的傳統也被當代學者所繼承。

### 為「五姓皆有佛性」。

根據第一、二段引文,依《涅槃經》的觀點,一切眾生都具備著佛性,並且如此的佛性具有常住、無有變易的性質。依《寶性論》的觀點,一切眾生都具備著如來藏,並且此如來藏與佛法身具有同一性。故在第三段引文中,對於上述「經證」的會釋,圓測認為五種姓都具備佛性,並且如此的佛性又與真如、法身、如來藏等具有同一性。並且,在第二段引文中,《涅槃經》直接地主張「眾生當有無上正等覺」。理由在於:眾生皆有心,凡有心者定當有無上正等覺。據此,學者們主張五種姓都具備佛性、如來藏。由此觀之,學者主張圓測的佛性理論屬於「皆成說」的觀點,似乎能夠得到支持。

的確,如學者們的理解,圓測引了《涅槃經》、《寶性論》,主張「一切眾生悉有佛性」,並且認為此「佛性」無異於真如、法身;而五種姓都具備此佛性。同時也提到了《涅槃經》主張:「眾生悉有心,故當有無上正等覺」。<sup>27</sup> 筆者想要追問的是:用「眾生悉有佛性」來證成「眾生皆可成佛」,對於「佛性」概念的解讀,背後反映了什麼樣的佛性理論?根據羽溪了諦的解讀:「五姓悉有佛性,故眾生皆可成佛」。<sup>28</sup> 再者,金東柱將《涅槃

<sup>27</sup> 北涼、曇無讖譯,《大般涅槃經》卷27:「善男子!譬如有人家有乳酪,有人問言:『汝有蘇耶?』答言:『我有酪,實非蘇,以巧方便定當得故,故言有蘇。』眾生亦爾,悉皆有心,凡有心者,定當得成阿耨多羅三藐三菩提。以是義故,我常宣說一切眾生悉有佛性。」(《大正藏》冊12,頁524下)。

<sup>28</sup> 圓測言:「如此等文,皆是真如法身佛性,此即五性皆有佛性。」羽溪了諦的解讀是:「五性く悉佛性を有し、皆成佛し得ることを證明し。」見羽溪了諦1971,頁802。除此之外,當代學界中,另一重要論諍來自於羽溪了諦明白指出:圓測主張二乘也可以成佛。主要的經證來自於圓測在《解深密經疏》中對於《法華經》「一乘思想」的詮釋。《法華經》言:「十方佛土中,唯有一乘法,無二亦無三。」「無二亦無三」根據羽溪了諦的解釋:「沒有聲聞,也沒

經》詮釋為:「因為眾生出生時先天具有成佛的可能性,所以佛 陀說一切眾生悉有佛性。」29 依筆者對於金東柱的理解,他認 為「因為眾生皆可成佛」,於是推論出「眾生皆有佛性」。據 此,筆者認為金東柱對於「眾生皆可成佛之根據為何?」其立 場會是:「眾生皆有佛性」。由此觀之,羽溪了諦、金東柱將 《涅槃經》言「佛性」,解讀為因果關係當中的「原因義」, 即:佛性是作為涅槃之生因。進一步說,在形上學立場上表達 出:包含闡提在內之有情得以成佛的依據是基於「佛性」。 Hwang Chang-geun、Cho Eun-su雖然沒有明確的指出此一觀點, 筆者認為如果要採取「皆成說」的觀點,此進路是唯一的證成方 式。首先,按照有為、無為來分判,《涅槃經》主張:「眾生悉有 佛性,常住、無有變易」。此「常住」、「無有變易」指出「眾生 悉有佛性」之「佛性」,不在因果關係、生滅變化當中。易言 之,此「佛性」義,屬於「無為法」。再者,《寶性論》言:「依 一切諸佛平等法性身,知一切眾生皆有如來藏。」也就是說, 《寶性論》主張「眾生皆有如來藏」,此根據是來自於「法身」 概念。筆者認為從圓測言:「如此等文,皆是真如、法身、佛 性。」及「眾生悉有佛性,常住無有變易」二句來看,對於圓 測而言,法身與真如同一,都是屬於無為法。順是,《寶性論》 中言:「依一切諸佛平等法性身。」一句,是指:因為法身與真 如是同一性,於是可以主張一切眾生與諸佛都是平等的,此 「平等」說明了,真如遍在眾生與諸佛當中,並無差異。但具 有普遍義之佛性與一切眾生皆可成佛,兩者之間如何可以建立

有緣覺」。羽溪了諦1971,頁803。也就是說,一切眾生在修行終點上都可以成就佛果。因文稿篇幅關係,關於此點,筆者另撰文討論。

<sup>29</sup> 金東柱1986,頁193。

關係?依筆者理解,如果主張眾生悉有佛性,並且此佛性作為成佛的原因,順此便可主張:「眾生皆可成佛」。由此可知,如果將佛性或如來藏作為成佛原因義,並且此佛性同於「真如」具有「普遍性」,順是可以推論出「眾生皆可成佛」命題。<sup>30</sup> 筆者認為Cho Eun-su、Hwang Chang-geun、羽溪了諦、金東柱等人主張圓測在佛性理論上屬於「皆成說」,背後反映的佛性理論是:包含闡提在內之有情得以成佛之根據,是基於「無為義」之「佛性」。

# 三、「皆成說」觀點再檢討: 圓測對於「佛性」概念的會釋

筆者上文討論了「皆成說」得以成立是基於「佛性」,即: 將具備普遍義之「佛性」視為成佛的「原因義」。此段筆者試圖 重新檢討:在佛性理論上,圓測面對「闡提有佛性」之張力 時,是否會採取此一形上學的立場?

關於佛性理論,除了早期《涅槃》、《法華》等「一乘教」主張「眾生皆有佛性」之外,尚有將佛性區分為理、行二佛性的 傳承。根據吉藏的文獻,理、行二佛性概念較早是源自六世紀

<sup>30</sup> 耿晴曾經提出一觀點,由於《佛性論》中將其中一種「佛種姓」界定為真如性,使得當時的中國佛教學者混淆了多元義、有為的「(種)姓」與普遍意、無為的「(真如)性」的意涵。最後造成的結果是認為成佛的根據或原因來自於「遍在眾生之中的佛性」。耿晴,〈佛性」與「佛姓」概念的混淆:以《佛性論》與《大乘起信論》為中心〉,收於汪文聖主編,《漢語哲學新視域》(台北:台灣學生書局,2011年6月),頁81。筆者認為當代學者將圓測「佛性理論」歸屬於「皆成說」,亦是來自於相同的原因。

地論師系統;<sup>31</sup> 在地論師慧遠的文獻中亦明確地使用理、行二性的概念。<sup>32</sup> 根據吉藏言:「理非物造,故言本有;行藉修成,故言始有」;慧遠言:「言理性者,非因非果」等,初步而言,理、行二佛性最大的區分在於:理佛性涉及的是無為法的範疇;行佛性所涉及的是有為法的範疇。<sup>33</sup> 而後的法相宗,則對於理、行二佛性有更明確的界定:「理佛性」指「人法二空所顯真如」,<sup>34</sup> 也就是「真如理」,此真如所彰顯的是一切法之真實性,如同空性一樣具有普遍性,屬於無為法。「行佛性」則作為成佛可能之根據,也就是「無漏種子」,屬於有為法。<sup>35</sup> 對於法相宗

<sup>31</sup> 隋·吉藏撰,《大乘玄論》:「地論師云:佛性有二種。一是理性;二是行性。 理非物造,故言本有;行藉修成,故言始有。」(《大正藏》冊45,頁39中)。 審查者亦指出在六世紀時,除北方地論師外,南方涅槃師亦有佛性本有或始 有說之諍論,並建議可以納入理行二佛性做對比討論。例如,道生所主張的 「當果佛性」,即屬於「始有佛性」;別家所主張的「本有佛性」。前者近似於 「行佛性」;後者近似於「理佛性」。筆者完全同意並感謝審查者的的建議, 唯「理性二佛性」及「本有始有說」的關係,實屬哲學史上的大問題,筆者 考慮待未來另闢戰場,專文討論。

<sup>32</sup> 隋·慧遠撰,《大乘義章》:「言理性者,廢緣談實,實之處無緣。以無緣故,真體一味。非因非果。與涅槃中非因果性。」(《大正藏》冊44,頁473中)。

<sup>33</sup> 此一區分在中國佛性論的諍論當中,成為一重要的架構。如慧沼與法寶的佛性論諍。相關研究可參見:林鎮國,〈真理與意識:從佛性論爭到朱陸異同的二種哲學類型〉,《國立政治大學哲學學報》第28期(2012年7月),頁 1-46; 廖明活,〈慧沼的佛性思想——對法寶的佛性思想的評難〉,《中國文哲研 究集刊》第25期(2004年9月),頁143-176。

<sup>34</sup> 唐·慧沼撰,《能顯中邊慧日論》:「言理性者,《佛性論》云:『為除此執故,佛說佛性。』佛性者,即是人法二空所顯真如。」(《大正藏》冊45,頁439上)。

<sup>35</sup> 慧沼:「行性者,通有漏、無漏一切萬行。」(《大正藏》冊45,頁439上); 「若論行性,復有二種,謂有漏、無漏。此二種性有無不定,若有漏性<u>一切</u> 有情種子定有,現行之者或成不成;<u>若無漏者據現行說</u>,凡夫不成。」(《大 正藏》冊45,頁440下)。(底線為筆者所增)

而言,成佛的動力因是透過正聞熏習,使得無漏種子得以產生作用。<sup>36</sup>相較於吉藏與慧遠,隨著玄奘一系的發展,新的唯識學理論亦被添加至理、行二佛性的架構當中。<sup>37</sup>

# (一)《解深密經疏》中的二種佛性:「理佛性」 與「行佛性」

在《解深密經》中,言:「一切聲聞獨覺菩薩,皆共此一妙清淨道,皆同此一究竟清淨,更無第二。我依此故密意說言: 『唯有一乘』。」<sup>38</sup> 在圓測的會釋中,亦使用了此組概念,《解深密經疏》:

> 然「一乘」者,「唯一佛乘。」……(中略)然此一乘 聖教甚多,譯者非一,意趣深遠。是故新舊競興諍 論。一,真諦等一類諸師。依《法華》等諸經及

<sup>36</sup> 釋印順認為:「行佛性涉及的是成佛與否的問題,也就是無漏種子。」釋印順,《以佛法研究佛法》(臺北:正聞出版社,2000年),頁337;林鎮國認為慧沼言「行佛性」是指「成佛的實現條件」。林鎮國,〈真理與意識:從佛性論爭到朱陸異同的二種哲學類型〉,《國立政治大學哲學學報》第28期(2012年7月),頁17;廖明活認為法相宗所主張的「行佛性」是「眾生證得佛果之根據」。廖明活,〈理、行兩種佛性說法的形成和演變〉,《佛學研究中心學報》第10期(2005年7月),頁130。

<sup>37</sup> 將「行佛性」界定為「無漏種子」等有為法範疇下的概念,是過去地論師系 統所沒有的。也就是說,法相宗繼承了六世紀地論師傳承,將「佛性」概念 區分出理、行二佛性之差異,但法相宗與地論師最大的差異在於:法相宗引 入「種子理論」來界定有為法範疇下的「行佛性」。筆者認為法相宗將「行佛 性」與「無漏種子」結合,視為無漏聖道之生因。此一詮釋可能是來自於法 相宗受到《佛地經論》、《成唯識論》等影響後才出現的理論架構。筆者未來 將持續探討此觀點。

<sup>38</sup> 唐·玄奘譯,《解深密經》,《大正藏》冊16,頁695上。

論,皆作此說,一切眾生皆有佛性,故《涅槃經》第七卷云:「二十五有有我不耶?佛言:善男子。我者,即是如來藏義。一切眾生悉有佛性,即是我義。」又第二十五云:「眾生佛性,不一不異,諸佛平等,猶如虚空,一切眾生,同共有之。」<sup>39</sup> 此說理性

又第二十七云:「師子吼者,名決定說,一切眾生悉有佛性。」<sup>40</sup> 又云:「譬如有人,家有乳酪,有人問言:『汝有蘇耶?』答言:『我有。』酪實非蘇,以巧方便,定當得故,故言有蘇。眾生亦爾,悉皆有心。凡有心者,定當得成阿耨多羅三藐三菩提,以是義故,我定說一切眾生悉有佛性。」<sup>41</sup> 此說行性<sup>42</sup> (底線為筆者所加)

上述兩段文獻中,筆者所要表達的是:圓測將真諦等論師依《涅

<sup>39 《</sup>大般涅槃經》:「佛言:『善男子!眾生佛性,不一不二,諸佛平等猶如虚空,一切眾生同共有之。』(《大正藏》冊12,頁539上)。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>《大般涅槃經》:「師子吼者名決定說,一切眾生悉有佛性,如來常住無有變易」(《大正藏》冊12,頁522下)。

<sup>41 《</sup>大般涅槃經》:「善男子!有者凡有三種:一未來有,二現在有,三過去有。 一切眾生未來之世,當有阿耨多羅三藐三菩提,是名佛性。一切眾生現在悉 有煩惱諸結,是故現在無有三十二相、八十種好。一切眾生過去之世有斷煩 惱,是故現在得見佛性。以是義故,我常宣說一切眾生悉有佛性,乃至一闡 提等亦有佛性。一闡提等無有善法,佛性亦善,以未來有故,一闡提等悉有 佛性。何以故?一闡提等定當得成阿耨多羅三藐三菩提故。善男子!譬如有 人家有乳酪,有人問言:『汝有蘇耶?』答言:『我有酪,實非蘇,以巧方便 定當得故,故言有蘇。』眾生亦爾,悉皆有心,凡有心者,定當得成阿耨多 羅三藐三菩提。以是義故,我常宣說一切眾生悉有佛性。」(《大正藏》冊 12,頁524中-下)。

<sup>42《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁268下- 269上。

槃經》言「佛性」概念,區分出二種不同意義,即:理(佛)性和行(佛)性。第一段文獻中,圓測舉出在《涅槃經》與《法華經》中說一切眾生皆有佛性、如來藏,指一切眾生皆具備如同空性、虛空意義的佛性、如來藏。而此意義的佛性、如來藏,屬於無為法意義下的「理佛性」。

第二段文獻,同樣引出《涅槃經》中言:「眾生悉有佛性」的觀點。但是,此處的「眾生悉有佛性」,並非指:「眾生具備與空性、虛空同一之佛性」,而是指「眾生皆可成就無上正等覺」。筆者試圖將《涅槃經》原文整理為三段論式,如下:<sup>43</sup>

大前提:凡是有心者,定當成就無上正等覺。

小前提: 眾生皆是有心。

結論:眾生定當成就無上正等覺。(佛性)

透過簡易的三段論式清楚地可以看到《涅槃經》此段言:「眾生悉有佛性」,指的是「眾生皆可以成就無上正等覺」。根據第一段引文所表達出的佛性與真如具有同一性:即「眾生皆具有佛性」。順是,再加上此段引文即可以證成「皆成說」。但是,圓測在會釋《涅槃經》言「佛性」時,卻區分出「理性」與「行性」的差異。圓測使用這組概念的背後意涵為何?為何要使用兩個不同概念,來解釋《涅槃經》的「佛性」思想,圓測想要解決什麼樣的問題?

筆者認為「理性」與「行性」分別相應二種不同意義下的 佛性,一者,引《法華經》與《涅槃經》,主張:「眾生皆有佛

<sup>43 《</sup>解深密經疏》:「《涅槃經》:『眾生亦爾,悉皆有心。凡有心者,定當得成阿耨多羅三藐三菩提。以是義故,我定說一切眾生悉有佛性。』」(《新纂卍續藏》冊21,頁269上)。

性」;二者,在《涅槃經》中也提到:「眾生皆可成就無上正等 覺」。也就是說,對於圓測而言,《涅槃經》言「佛性」表達了 不同意義的命題,所以在會釋時使用不同意義的概念來進行詮 釋。根據理、行二佛性的架構,筆者認為圓測此處的用意在於 試圖區分出二種不同意義的佛性,一者,無為法範疇;一者, 有為法範疇。前者說明了此佛性「遍在一切眾生當中」;後者說 明此「有為義」之「佛性」與涅槃屬於「因果關係」。筆者認為 從此段引文中至少看出:《涅槃經》言「眾生定當成就無上正等 覺」一命題時,在形上學上,圓測並沒有採取「將普遍義的佛 性視為成佛的原因義」之立場。在《解深密經疏》中,圓測對 於《涅槃經》的解讀並非如同當代學者的詮釋,將普遍義的佛 性視為成佛的原因義,反而採取了一種曲折的會釋策略,來解 釋《涅槃經》的「佛性義」。將「普遍義」的佛性界定為「理 性」;將「眾生皆可成就無上正等覺」意義下的「佛性」界定為 「有為義」之「行佛性」。44

<sup>44</sup> 審查者在《解深密經疏》中找出圓測引述《寶性論》言「(無姓有情)以彼實有清淨性故,不得說言彼常畢竟無清淨心」一段作為反例,認為《寶性論》言「清淨心」是屬於「自性第一義心」或「真實心」,而非「念慮心」,說明如果主張「行佛性」屬於有為法的範疇,恐怕不符合無情有性所據清淨心應非屬於有為法範疇之文意。首先,筆者不能確定《涅槃經》言:「有心」。此「心」所指為何?目前也並未找到圓測相關的會釋文獻。但,根據圓測的引文,如果「此心」與「行佛性」相關,筆者認為「此心」屬於「有為法」之範疇。再者,將用「有為法」的進路理解「此心」,是否會違反圓測在《解深密經疏》中所據《寶性論》之文獻?筆者認為並不會。理由在於:《寶性論》此段文獻是引述真諦一方主張「皆成說」之經證,並非是圓測的立場。但可惜的是,在《解深密經疏》中,圓測並未會釋《寶性論》此段文獻。反之,慧沼對於此「清淨心(性)」的解釋是「理佛性」(《大正藏》冊45,頁436中下)。也就是說,無姓有情雖然有理佛性(清淨心),但不具有法爾無漏種子。

至目前為止,雖然尚無法直接地證明圓測繼承法相宗的佛性理論,將「行佛性」與「無漏種子」合流,視為無漏聖道之生因,但至少可以說明圓測在會釋《涅槃經》言「佛性」概念時,已經有意識的區分出「有為義」與「無為義」,前者用以說明涅槃之生因;後者用以說明佛性之普遍義。筆者認為圓測此一曲折的解讀,背後所反映的形上學立場是:「無為義的佛性無法作為涅槃之生因」。

# (二)《解深密經疏》:「行佛性」與「無漏種子」 概念相似

從上述討論來看,雖然圓測將《涅槃經》所言「佛性」區分出「理性」與「行性」的差異,來迴避《涅槃經》言「眾生定當成無上正等覺」一命題時,「無為義的佛性如何能作為無漏聖道之生因」一困難。但是,《涅槃經》也明確的主張:「眾生亦爾,悉皆有心。凡有心者,定當得成阿耨多羅三藐三菩提。」如果圓測主張「眾生悉有『行佛性』,故皆能成就無上正等覺」,一者,那麼區分理、行二佛性,並無法解決《涅槃經》主張「闡提有佛性」所帶來之張力。45 二者,此命題亦會和「行佛性作為有為的經驗條件」之自身定義相矛盾。據此,圓測必然會遇到「眾生都具備行佛性」與「定當得成無上正等覺」如何會釋的問題。根據理、行二佛性的架構,此二佛性除了「無為

<sup>45</sup> 筆者認為圓測使用「行佛性」詮釋《涅槃經》,背後理由來自於「闡提有佛性」之張力。此張力來自於都是屬於大乘佛說文獻的新譯唯識「無姓有情」 及舊譯《涅槃》「眾生悉有佛性」的二種對立觀點。此外,圓測在會釋新舊譯 唯識文獻亦會面對「如來神力說」之張力,因文稿限制,另行撰文討論。

義」與「有為義」的區分外,另一個重要的意涵即是:「普遍義」與「限定義」。當圓測面對《涅槃經》言:「譬如有人,乃至定當得故」一段,所採取的會釋方式是將「定當得」解讀為「特定」一類眾生中的「一切」,而並非指「五種姓」中的「一切眾生」:

[圓測]解云:如《涅槃》云:善男子。我者,即是如來藏義。又一切眾生悉有佛性,常住、無有變易。又《寶性論》第一卷云:問:「云何得知一切眾生有如來藏。」答:「依一切諸佛平等法性身,知一切眾生皆有如來藏。」如此等文,皆是真如、法身、佛性,此即五性皆有佛性。又《涅槃》云:「譬如有人,乃至定當得故」者,如此等教,皆是行性。定當得故,約不定姓,少分而說。46 (括號與底線為筆者所增)

根據此段引文,「如此等文」與「如此等教」分別表示了二種不同的「佛性義」。依照筆者理解,在「如此等文」一段文獻中,圓測指出,第一,五種姓皆具備與真如、法身相同意義的「佛性」,也就是無為義之「理佛性」。這一段文獻亦是過去學者誤讀之處。圓測言:「如此等文,皆是真如、法身、佛性。此即五性,皆有佛性。」學者們將「此即五性,皆有佛性」一句,解讀為「五種姓都有佛性,因此都可以成佛」。據此,學者認為圓測在「佛性問題」上屬於「皆成說」的立場。但是,學者們並未意識到圓測對佛性概念已經有「理性」與「行性」的區別,而忽略了《解深密經疏》言:「此即五性,皆有佛性。」此句中

<sup>46 《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁270下。

「佛性」概念,對於圓測而言,「如此等文」所言之「佛性」是指「理佛性」,此佛性並不作為涅槃之「生因」。

《涅槃經》言:「眾生亦爾,悉皆有心,凡有心者,定當得 成阿耨多羅三藐三菩提。」一句,對此,圓測的詮釋是:「『至 定當得故』者,如此等教,皆是行性;定當得故,約不定姓少 分而說。」<sup>47</sup> 圓測此段解釋有二個重要概念,一者,行性;一 者,不定種姓。第一,圓測詮釋《涅槃經》中言:「譬如有人, 乃至定當得故」一句。根據《涅槃經》48 此句確實主張「眾生 定當成就無上正等覺」,也就是「未來當有」49。對於「未來當 有」一句,圓測認為要從佛性概念中的「行佛性」來解釋。第 二、圓測將《涅槃經》言「定當得」的主詞限定在「特定」的 種姓,即:不定姓。第三,在「理、行二佛性」的架構中,「行 性」是作為成佛的「原因義」,屬於有為之經驗條件。50 換言 之,「行性」是作為成佛之「生因」。第四,故《涅槃經》言: 「以是義故,我定說一切眾生悉有佛性」,背後隱含的是此「佛 性」是夠作為無上正等覺之「生因」。據此,圓測言「定當得 故,约不定姓,少分而說,一句,筆者的解讀是:就不定種姓 而言,具備作為生因之行佛性,故未來當成無上正等覺。進一 步說,「如此等教」所言之「佛性」屬於「有為義」,能作為涅

-

<sup>47《</sup>新纂卍續藏》冊21,頁270下。

<sup>48《</sup>大般涅槃經》:「譬如有人家有乳酪,有人問言:『汝有蘇耶?』答言:『我有酪,實非蘇,以巧方便定當得故,故言有蘇。』眾生亦爾,悉皆有心,凡有心者,定當得成阿耨多羅三藐三菩提。以是義故,我常宣說一切眾生悉有佛性。」(《大正藏》冊12,頁524下)。

<sup>49</sup> 感謝論文審查者提出「如此等教,皆是行性」,是指「未來當有」之建議。

<sup>50</sup> 林鎮國2012,頁178;廖明活2005,頁129。

槃之「生因」。51

筆者認為在圓測的會釋中隱含一個重要的概念,而未被彰顯出來,即:行佛性是與「無漏種子」相同性質的概念。理由在於:當圓測主張「不定種姓」具備成就無上正等覺之「生因」時,雖然未明確地將「行性」界定為「無漏種子」,但背後隱含著圓測已經採取以類似於「無漏種子」的進路來理解此「生因」(行性)。<sup>52</sup> 據此,《涅槃經》言:「譬如有人,乃至定當得故」以及「我定說一切眾生悉有佛性」等,根據圓測言「如此等教」的詮釋,「行佛性」與「無漏種子」具有同一性,順是可以解讀為:「不定種姓具備行性(無漏種子),在未來的修行道路上相對應的終點就是無上正等覺」。

由此觀之,圓測試圖區分兩種不同意義的「佛性」,即:「理性」與「行性」。「理佛性」意謂:佛性與真如具有同一性,故言「眾生皆有佛性」;「行佛性」意謂:在形上學上,如果有情得

<sup>51</sup> 審查者提出根據「五姓理論」,為何圓測此段僅限於「不定種姓」定當成佛, 而排除了「菩薩種姓」?關於《涅槃經》言「定當得故」一段,筆者同意審 查者的質疑,根據五姓理論,「定當得者」一段,在詮釋上不應排除菩薩種 姓。雖然在文獻上,圓測僅言及「不定姓」,但亦能夠證明圓測的佛性理論不 合於「皆成說」之型態。

<sup>52</sup> 在《解深密經疏》中,圓測雖未明確將「行性」界定為無漏種子,但圓測清楚知道在印度唯識學中存在著「使用『無漏種子』作為無漏聖道之『生因』」的觀點。如《解深密經疏》:「釋曰:親光釋云:謂大宮殿最極自在,佛無漏心,以為體相,唯有識故,非離識外別有寶等,即佛淨心,如是變現,似眾寶等。此即如來大圓鏡智相應淨識,由昔所修,自利無漏淨土種子因緣力故,於一切時,遍一切處,不待作意,任運變現眾寶莊嚴受用佛土,與自受用身,作所作依止處,利他無漏淨土種子因緣力故。為地上菩薩,隨宜變現淨土,或小或大、或劣或勝,為他受用身。作所作止處。謂隨初地菩薩所宜,現小現劣,如是展轉,乃至十地,最大最勝,於地地中,初中後等,亦復如是。世親無性,更無別釋。」(《新纂卍續藏》冊21,頁188上)(底線為筆者所增)。

以涅槃,其依據必然是基於「有為義」之「佛性」,而此佛性是與「無漏種子」具有同一性之概念。<sup>53</sup> 順是,涅槃之根據是基於經驗條件下之「行性」,此亦間接地說明圓測的佛性理論不會是屬於「皆成說」。

# 四、結語

首先,筆者指出在《解深密經疏》中引述關於「一乘聖教」相關文獻來看,圓測所要面對的是「在佛教哲學史的發展中,當新譯文獻『無姓有情』與舊譯文獻『佛性』等諸概念如何合流」之問題。順此,如果欲主張圓測的佛性理論屬於「皆成說」,那麼圓測的會釋工作必然要處理:「佛性、如來藏等概念,能使『包含闡提在內之眾生,皆得證涅槃』是如何可能?」一問題。根據筆者的觀察,主張「皆成說」的學者們一致地將具有普遍義的「佛性」視作為成佛的「原因義」,於是推論出「包含闡提在內的眾生皆可成佛」的主張。第二,據此,筆者的考察則聚焦於《解深密經疏》中圓測進行新舊譯文獻的會釋時,對於「佛性」一問題是否採取此形上學立場?筆者發現在此《疏》中,圓測仍遵守無為法與有為法的區分架構,將「佛性」區分為「理佛性」與「行佛性」,前者屬於無為義的佛性,不在因果關係當中,不作為成佛的原因義;圓測明確的將「成

<sup>53</sup> 有人可能會質疑,在《解深密經疏》中出現「理佛性」與「行佛性」頻率不高,分別為1次與2次。筆者試圖回應:第一,既然圓測已經明確使用行佛性概念,即表示了圓測已經知道理佛性與行佛性此組概念。第二,在哲學思想上,如果圓測背後沒有特定的哲學立場,那麼圓測不需要以如此迂迴的進路來解釋「行佛性」的意義。

佛如何可能之根據」建立在「有為義」之「行佛性」上。第三, 筆者指出在《解深密經疏》中,使用了類似於法相宗將「行佛性」界定為「無漏種子」的進路,故當面對《法華經》與《涅槃經》,圓測並未繼承早期中國佛性論中,在進行會釋時直接地將「一乘思想」及「佛性思想」結合在一起,而是透過曲折的理、行二佛性的架構,將《涅槃》、《法華》等經言「眾生皆有如來藏、佛性」解讀為無為的「理性」;將《涅槃經》言「譬如有人,乃至定當得」一段所言之「佛性」,限定在與不定種姓相應之有為的「行性」。進一步說,在形上學上,有情得以涅槃之根據是基於有為「行性」,而並非是無為「理性」。由此觀之,筆者認為圓測的佛性理論並不合於「皆成說」之型態。



(收稿日期:民國108年8月6日;結審日期:民國110年7月11日)

# 引用文獻

# 一、原典文獻

- 1. 元魏·菩提留支譯《大薩遮尼乾子所說經》,《大正藏》冊9。
- 2. 姚秦·鳩摩羅什譯,《妙法蓮華經》,《大正藏》冊9。
- 3. 北京·曇無讖譯,《大般涅槃經》,《大正藏》冊12。
- 4. 唐·玄奘譯,《解深密經》,《大正藏》冊16。
- 5. 隋·吉藏撰,《法華玄論》,《大正藏》冊34。
- 6. 唐·澄觀述,《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》,《大正藏》冊 36。
- 7. 隋·慧遠撰,《大乘義章》,《大正藏》冊44。
- 8. 隋·吉藏撰,《大乘玄論》,《大正藏》冊45。
- 9. 唐·慧沼撰,《能顯中邊慧日論》,《大正藏》冊45。
- 10. 日 · 珍海 ,《三論玄疏文義要》,《大正藏》冊70。
- 11. 唐·圓測撰,《解深密經疏》,《新纂卍續藏》冊21。

# 二、近代論著

# (一) 專書及論文集

- 1. 印順,《如來藏之研究》,台北:正聞,1986年。
- 2. 印順,《以佛法研究佛法》,台北:正聞,2000年。
- 3. 羽溪了諦;羽溪博士米寿記念祝賀会編,《羽溪博士米寿記 念佛教論說選集》,東京:大東,1971年。
- 4. 牟宗三,《佛性與般若》,台北:學生書局,1977年。
- 5. 耿晴,〈佛性」與「佛姓」概念的混淆:以《佛性論》與 《大乘起信論》為中心〉,收於汪文聖主編,《漢語哲學新視 域》,台北:台灣學生書局,2011年6月。

### (二)期刊論文

- 1. 林鎮國,〈真理與意識:從佛性論爭到朱陸異同的二種哲學類型〉,《國立政治大學哲學學報》第28期,2012年7月。
- 2. 廖明活,〈初唐時期佛性論爭中的一乘問題〉,《中國文哲研究集刊》第29期,2006年9月。
- 3. 廖明活,〈理、行兩種佛性說法的形成和演變〉,《佛學研究中心學報》第10期,2005年7月。
- 4. 廖明活,〈南北朝時代的佛性學說—中國佛性思想的濫觴〉, 《中華佛學學報》第20期,2007年7月。
- 5. 橘川智昭、〈円測撰『解深密経疏』における一乗論について〉、《印度學佛教學研究》第45卷第1號、1996年12月。

# (三) 學位論文

# 中文

金東柱,《圓測唯識學觀之探討—以『佛說般若波羅密多心經贊』為中心》,台北:國立臺灣大學哲學研究所碩士論文,1986年。

### ■ 西文

- 1. Cho, Eun-su, Language and meaning: Buddhist interpretations of "the Buddha's word" in Indian and Chinese perspectives, Ph.D. diss., Wisconsin, Madison: Wisconsin-Madison University, 1997.
- 2. Hwang, Chang-geun, *A Korean Yogācāra monk in China: Won-Cheuk (612-696) and his commentary on the Heart Sūtra*, Ph.D. diss., Wisconsin, Madison: Wisconsin-Madison University, 2000.

