# 虚實交映下臺灣的普陀山因緣\*

# 李世偉 東華大學臺灣文化系副教授

## 摘 要

觀音信仰傳入臺灣後,發展相當快速,隨著觀音信仰的盛行, 觀音聖地普陀山自然為信眾所熟悉,也展開不同層次的影響,最直 接者為普陀山僧眾來臺,以及臺灣寺廟自承普陀山的香火。更積極 者為信眾不遠千里赴普陀山進香朝聖,親近觀音菩薩道場,這一類 的朝聖活動耗資費時,更見信眾之虔誠。另一種則是普陀山傳奇及 相關感應故事在臺灣的流傳,這往往更具有強大的感染力,更深化 觀音的信仰動力。

**關鍵詞**:普陀山、進香、觀音信仰

<sup>\*</sup> 本文經兩位匿名審查人提供寶貴意見,特此致謝。

# Relations between Taiwan and *Pu-tuo* holy land under the practical and imaginative interaction

## Shyh-Wei Li

Associate Professor, Taiwan Culture department, Dong-Hwa University

#### Abstract

After *Guan-yin* belief spread to Taiwan, its development is quite fast. The *Guan-yin* Bodhisattva's hometown ----Pu-tuo holy land, as people are familiar with naturally, also launched different levels of impact. The most direct influences are monks of *Pu-tuo* holy land who come to Taiwan, and many Taiwan temples which claim their inheritance originate from *Pu-tuo* holy land heritage. It is more positive that many religious pilgrims travel long distances to go to *Pu-tuo* holy land. This type of pilgrimage cost much money and time, in this sense the faith can be seen by the devout religious believers. Moreover, the legendary of *Pu-tuo* holy land and related stories which are circulated in Taiwan play a more powerful appeal, especially in deepening the faith of *Guan-yin*.

Keywords: Pu-tuo holy land, pilgrimage, Guan-yin belief

## 一、前言

日本領臺之明治四十年(1907)六月廿八日,在一向純樸平靜 的客家村庄—新竹廳南庄支廳田尾莊 ( 今苗栗縣南庄鄉 ),卻發生一 椿離奇的命案,驚動了地方官民。該命案有其獨特之處:死者既非 他殺亦非自殺,而是奉祀觀音菩薩信徒的「捨身成佛」之舉。案主 彭阿開,新竹廳竹北一堡南坑莊人 ( 今新竹縣竹北市 ),與其兄彭阿 水一家十六口,皆信奉觀世音菩薩,他們親近之道場為竹北六寮獅 岩洞,彭阿開受到家族的支持,入獅岩洞擔任住持一職,此後他信 奉觀音益加虔敬,不但自己茹素,也要求家族如是,甚且朝夕對家 族及附近老少居民演說佛理,或讚頌觀世音之功德。至此,我們也 就視為一名觀音信仰的虔信之徒,尚未足奇,然而,他後來常持觀 世音乘雲之畫示人,宣稱只要真心信佛菩薩者,佛菩薩必定能以雲 渡人,可以白日登天,自由飛行於空中。適巧在獅岩洞後有一千尺 斷崖,彭氏認為是最佳的試法練身之處,這一番奇想異論,讓其母 巫嬌妹大為緊張擔憂,惟恐他真的以身相試,彭阿開反過來向老母 開示:真心信觀音必能一飛而至普陀山,屆時祥雲環生腳下,惟見 五大光明。彭阿開並非戲言,而是真的付諸行動,廿八日十一點, 他沐浴後身著白衣,左手持念珠,右手持金剛杖,出門後至晚未 歸,沒多久便在獅岩洞斷崖下被人發現其屍首,留下一則「墜崖成 佛」的地方奇案¹。

上述個案當然是個較極端的例子,卻可以看出觀音信仰在臺灣民間盛行之貌,同時,觀世音菩薩的道場「普陀山」,儘管遠距千里外的浙江舟山島,也已為臺灣信眾所熟知,並視為佛教聖地所在,可說信觀音者無不知普陀山,一如信奉媽祖者無不知湄州一樣。正

<sup>1《</sup>臺灣日日新報》,明治四十年七月十二日,〈墜崖成佛〉。

因為此一信仰背景,上述案主彭阿開便深信只要真心向觀音,必能乘雲而飛至觀音菩薩的聖地普陀山,只是人未到而身已墜亡。

宋代以降,中國佛教流傳著「四大名山」之說,也就是四個佛教聖地,即山西五台山文殊菩薩的道場、四川峨嵋山普賢菩薩道場、浙江普陀山觀音菩薩道場、安徽九華山地藏菩薩道場。這其中普陀山的崛起較晚,始於十世紀,十六世紀成氣候,十八世紀達到巔峰,大致上便是觀音信仰在中國盛行之時。普陀山聖地的形成與佛教經典有關,在《華嚴經》中提及,此地為觀音菩薩所住之島嶼;密教經典《千手千眼觀世音菩薩大悲心陀羅尼經》亦述及,普陀洛迦山為觀音菩薩說法之所在。但影響普陀山聖地形成更具關鍵性的因素有二:一是大量觀音感應事蹟的出現,一是朝山聖地的風氣逐漸盛行,二者亦相互輝映,許多朝山者傳出感應事蹟,經過信眾口耳相傳與文字流通,更強化了普陀山聖地的地位,普陀山遂成為全中國乃至全世界觀音信仰的朝聖中心2。

觀音信仰傳入臺灣後,發展相當快速,儘管自明鄭至清末之佛教寺院為數不多,但隨著觀音信仰的民間化,許多以觀音為主神之民間公廟,其實數量相當眾多。日據時期宗教調查官宮本延人的調查發現:全臺主祀觀音的寺廟雖然比媽祖廟少二十二座,居三百零四座中的第四位,但在一般家庭裡安置的觀音像,以及與家庭成員的親密性上,則有遙遙領先媽祖之感受³。民國七十四年仇德哉統計,全臺供奉觀音為主神的廟宇共五百九十五座,高居全臺第二,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 有關普陀山聖地發展的深入討論,參見于君方著,陳懷宇、姚崇新、林佩瑩譯, 《觀音—菩薩中國化的演變》,第九章、〈普陀山:朝聖與中國普陀洛迦山的創造〉 (台北:法鼓文化出版社,2009年7月)。另參趙洪英、徐亮、〈普陀山觀音信仰的 歷史、傳說及其影響〉,《民俗曲藝》,138期,2002年12月,頁111-146。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 宮本延人,《日本統治時代における台灣寺廟整理問題》(奈良:天理教道友社, 1988年4月),頁249。

僅次於王爺廟的六百九十座<sup>4</sup>,觀音信仰的勢力可見一斑。隨著觀音信仰的盛行,觀音聖地普陀山自然為信眾所熟悉,也展開不同層次的影響,最直接者為普陀山僧眾來臺,以及臺灣寺廟自承普陀山的香火。更積極者為信眾不遠千里赴普陀山進香朝聖,親近觀音菩薩道場,這一類的朝聖活動耗資費時,更見信眾之虔誠。另一種則是普陀山傳奇及相關感應故事在臺灣的流傳,這往往更具有強大的感染力,更深化觀音的信仰動力。本文即在探討解嚴前臺灣的普陀山記憶與觀音信仰,分別從上述幾個層次加以說明之。在學界的研究上,儘管相關的觀音信仰討論不少,但聚焦於普陀山者僅王見川的〈光復前新竹市的佛寺、齋堂與普陀山〉一文<sup>5</sup>,文中所批露的文獻與提示的課題,均具有先驅性的意義,值得進一步探索。

從明鄭到臺灣解嚴前的三百多年間,臺灣與普陀山的宗教因緣相續不斷,大致可由「實相」與「虛相」兩面觀之,「實相」意指雙方教團、成員、信眾的實際接觸與活動;就「虛相」而言,意指有關普陀山流傳的觀音靈異感應事蹟,這種宗教見證的流傳具有強大的感染力,並與「實相」相互輝映,只是在臺灣不同的歷史階段,兩者並非等同發展著。

# 二、僧人、香火與傳承

由於觀音信仰在臺灣的盛行,許多佛寺、齋堂、地方公廟宣稱所供奉的主神觀音是來自於普陀山,這既能顯示其宗教傳承的殊勝性,更能廣為宣揚以吸引信眾,使香火更盛,一如臺灣許多媽祖廟

<sup>4</sup> 仇德哉,《臺灣廟神大全》,〈附錄二:台灣地區主神寺廟分佈統計表〉(臺北:作者自印發行,1985年10月,四版),頁1040-1056。

<sup>5</sup> 王見川,〈光復前新竹市的佛寺、齋堂與普陀山〉,《竹塹文獻》,38期,2007年4 月。

會宣稱其香火來自湄州一般,都具有相當的信仰外溢效果。

臺灣早期有幾個宣稱與普陀山有香火淵源者如臺北艋舺的慈雲佛堂,稱堂中的觀音是道光二十年(1840),由智真大師從普陀山帶來(《慈雲寺沿革》)。蘆洲湧蓮寺則稱其建廟之因緣為:同治元年(1862)九月,普陀山隱秀寺僧人大機、成林,攜帶觀音佛像到外地化緣,出航遇颱風,帆船漂靠至淡水,因香爐發爐,信眾經請示觀音指點,進住蘆洲樓子間口,便為湧蓮寺建廟之源。又高雄新超峰寺大殿所奉之觀音像,相傳為臺灣知府蔣允焄於乾隆二十八年自普陀山請來7;另外,桃園大溪齋明寺亦有記錄:一百多年前有當地農民李阿甲赴普陀山受戒,法號性悅,回台後建福分宮,親任第一代住持,供奉由普陀山請回之觀音佛像與缽,今存於齋明寺中8。不過,這些記載與傳聞皆缺乏直接證據能夠證明,僅能視為寺廟道場的一種「聖地溯祖」風格而已。

目前有文獻可徵,與普陀山有香火關係最早者在咸豐十年 (1860年,庚申)於臺南所建,當時為臺南府士紳捨宅,並由普陀 山僧人前來募款興建,著名的臺南士紳施瓊芳為此寫了個募款文 〈代臺郡新建普陀佛剎募緣小引〉,略述其經緯:

象玉峰聳,石體莊嚴,龍女洞幽,潮音自在,維普陀之靈著,胥震旦而皈依。然而鯨濤見阻,視九華五台

<sup>6</sup> http://temple.lujou.com.tw/index-f.html, 〈 湧蓮寺緣起 〉, 2014年7月9日。

<sup>7《</sup>能學師父五十二歲的紀念影集》(高雄:新超峰寺,1990年)。

<sup>\*</sup> 朱蔣元,《臺灣佛寺名剎》(臺北:華宇出版社,1988年),頁482。不過,比對更早的文獻,僅有李阿甲建堂之說,並無赴普陀山舉,因此朱蔣元的說法必須保留,參見徐壽,《全臺寺院齋堂名蹟寶鑑》,昭和七年(1932),〈齋明堂〉、施德昌,《紀元二千六百年紀念臺灣佛教名蹟寶鑑》,「新竹州福份山齋明寺」,昭和十六年(1941)。另參見陳清香,〈大溪齋明寺的傳承宗風〉,《中華佛學學報》,13期,2000年。

而倍艱……幸而慧門不隔,慈筏有緣:歲在庚申,欲募金以修寺,僧曰仁性,因龕象而來臺,稱南海聖賢,大雲溥教,慰我東瀛士女,滿月瞻容……<sup>9</sup>

從引文可知,當時這位來臺募款建寺的普陀山僧人,法號仁性,唯 生平未詳。另一較明確有法脈傳承者為高雄大崗山超峰寺,吳嘉燕 與王見川對南部寺廟神主牌的考查指出:舊超峰寺的法脈傳承為: 第三代一緱在廣、第四代一志輝續、第五代一定富本,其法名依 「廣、續、本」而命名,對照光緒《宗教律諸家演脈》,為依臨濟宗 普陀山前寺派字:「智慧清淨……心源廣續、本覺昌隆……」命 名,可知超峰寺的法脈確為傳承自普陀山<sup>10</sup>。

臺灣早期直接傳承自普陀山香火之寺廟為數無幾,但來臺的僧侶倒是時有所聞。連橫曾記載荷蘭領臺時期,有一位普陀山僧人華佑,與友人蕭克相偕而遊,因華佑精通堪輿,歷遊臺灣南北各地,沿途繪製山川地理形勢,並撰書成冊。華佑離臺後,投靠於福建安溪富紳李光地,未久過世。李光地珍視其書,秘藏為寶,經數世後流落於外,未料由不知名人士攜回臺灣,彰化關帝廳莊蕭某存六十餘頁,北斗街某人存三十餘頁。連橫看過華佑的書冊下卷,內有十三張圖,他並稱其書「所言多屬奇異」,例如華佑曾在里劉山看見一唐碑,書有「開元」二字,又巴老臣番社之人能讀《論語》、《孝經》之書……。連橫發揮史家考證之精神,追索「里劉」在花蓮木瓜溪以北,其外則花蓮港;「巴老臣」為番社,位於花蓮加禮宛(今

<sup>9</sup> 施瓊芳著,黃典權點校,《石蘭山館遺稿》,〈代臺郡新建普陀佛剎募緣小引〉,收於高志彬主編,《臺灣先賢詩文集彙刊》,第一輯,(臺北:龍文出版社,1993年12月),頁21-22。

<sup>10</sup> 吳嘉燕,〈多樣豐富的民間信仰:九如三山國王廟田野調查初探〉,手稿,轉引自 王見川,〈從新史料看清代臺灣佛教〉,《圓光佛學學報》,18期,2011年12月,頁 85-86。

花蓮縣新城鄉嘉里村)11。

從上述連橫的記載可知,這位華佑僧人行止特立獨異,在近四百年前的臺灣,他遊歷南北各地,行蹤更深入當時尚屬蠻荒之地的後山花蓮之處,頗令人側目,他與友人「腰弓佩劍,饑則射鹿以食,故無絕糧患」,點出這位僧人具有著相當的任俠性格,加上深通堪輿之術,並繪製臺灣各地地理風水圖,著書多有鄉野怪談、奇風異俗、地脈風穴的記錄,然而相關的宗教活動記載卻是少見,使得這名第一位來臺的普陀山僧人,增添了濃厚的傳奇色彩。

清初普陀山僧人在台的活動,在文獻上隱而不彰,直到中後期才有幾個清楚的記錄。清中葉苗栗文人吳子光記載了一名普陀山僧人行跡:「……昨有僧至自補陀,謬稱化人,台民趨之若鶩。及後悟其奸也,卻之。僧氣大索,越控郡守。守斥之,遞解回籍,邑人快焉……」<sup>12</sup>。該名補陀(即普陀)僧人究竟何奸之有?吳子光並未明述,但他引錄了當時一名文人的聲討檄文中稱:「何物頭陀,託詞淨域,粲青蓮之舌,顯露機鋒,參自足之禪,偏工刀筆。忽閩忽浙數千里,呼吸如聞,若弟若師……窮僧都是宰官身,非徒越境勒捐,大干禁例,抑且沿門托缽,有玷清規……」<sup>13</sup>,文中看來,這位自稱來自普陀山的僧人,口才文筆俱佳,在福建、浙江一帶遊走活動,似為一遊方僧侶,在臺灣因募捐化緣惹出風波,而遭遞解回籍的命運,但從台灣民眾「趨之若鶩」的形容來看,打出普陀山的名號,確實具有相當的號召力。

<sup>11</sup> 連横,《雅言》,一三七;《雅堂文集》,卷三,《臺灣漫錄》,〈釋華佑遺書〉。二書 收於《臺灣文獻叢刊》166、208種,取自「中央研究院漢籍電子文獻」。

<sup>12</sup> 吳子光,《一肚皮集》,卷16,〈紀事〉,頁1003。收於高志彬主編,《臺灣先賢詩文集彙刊》第三輯(臺北:龍文出版社,2001年6月)。

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 吳子光,《一肚皮集》,卷16,〈紀事〉,頁1003。

光緒七年,板橋生員吳倫言長妹吳氏(廩生施士沅之妻),與次妹一向吃長齋奉佛,與候補縣丞毛文藻之妻相往來,她們同拜普陀山來臺募化的僧人「化聞」為師,經常到廟行香拜佛<sup>14</sup>。又光緒十四年,新竹靈泉寺年久失修,地方士紳林汝梅倡議重修,並邀請普陀山僧人蕭本明負責改建事宜,修建後改名為「長清寺」,本明任住持,寺中常住僧人有盡智、德潤、榮清、源寶等來自普陀山及鼓山的戒僧;蕭本明後來被官方懷疑涉及買賣私鹽,一度被移送新竹縣知縣究辦,經林汝梅與官方再三交涉未果,本明遭官方驅逐內渡<sup>15</sup>。

清代普陀山僧人在臺的活動應該不少,但文獻可徵者相當有限, 而上述三例都扯上些操守與司法問題,也因此有機會刊載於官方文獻 及文人論著上,讓後人稍能窺知一二歷史訊息。到了日本殖民時代, 隨著臺灣佛教的事業日趨活躍,兩岸宗教往來出入頻繁,加上新聞報 紙事業的發展,普陀山僧人在台灣的身影更為明晰,各類型的宗教活 動亦多元豐富起來,筆者就寓目所及,整理製表如下:

| 僧人 | 來臺時間     | 行程與活動                                 | 資料來源                                |
|----|----------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| 清念 | 1924年2月  | 臺南開元寺僧人慎淨,偕<br>同清念游基隆靈泉寺              | 《臺灣日日新<br>報》,1924年2月<br>21日         |
| 志圓 | 1924年10月 | 駐錫於基隆月眉山靈泉<br>寺,宣講佛經數日,後改<br>駐於萬華龍山寺。 | 《臺灣日日新<br>報》,1924年10月<br>26日、11月11日 |

<sup>14</sup> 化聞的生平未詳,但他所收的幾名官夫人信徒卻鬧出一件官司,即毛文藻夫妻私下誘帶吳氏二女及二名婢女,搭商船逃走,並帶有金銀財物七、八千兩,毛文藻便以「拐逃良家婦女」之罪遭清廷追緝。參見《清季申報臺灣紀事輯錄(十一:光緒八年、正月十二日)》、〈華官照會〉,收於《臺灣文獻叢刊》247種,取自「中央研究院漢籍電子文獻」。

<sup>15</sup> 參見《淡新檔案》(六),第一編「行政」: 稅契、給照、釐金等,頁315、323-324。此一事件始末與分析,參見王見川的論文,〈光復前新竹市的佛寺、齋堂與普陀山〉,《竹塹文獻》,38期,頁31-36。

| 僧人                              | 來臺時間                                     | 行程與活動                                                                     | 資料來源                     |
|---------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| (未詳)                            | 1927年<br>(?此為公<br>佈之計劃行<br>程,未確定<br>來臺否) | 苗栗大湖法雲寺「臺灣阿彌陀佛會」,於農曆四月八日佛誕日,開彌陀大戒<br>法會,傳彌陀戒七天,會<br>方邀請鼓山、普陀山法師<br>來臺傳授戒規 | 《臺灣日日新報》,1927年3月3日       |
| 光佑、學靜<br>(光佑為法<br>兩寺達圓方<br>丈之徒) | 1927年10月                                 | 歷遊福建後渡臺考察佛教<br>規例,十三日大稻埕許松<br>英等人假王義興商店開餞<br>別宴,十五日搭船回國。                  | 《臺灣日日新報》,1927年11月<br>15日 |
| 善信                              | 1928年4月                                  | 普陀山擬於農曆六月十九<br>觀音聖誕日舉辦福安醮,<br>普濟寺醮會籌備處派善信<br>法師渡臺,招請信眾朝山<br>進香。           | 《臺灣日日新報》,1928年4月<br>21日  |

從上表大致可知,日據時期來臺的普陀山僧人,皆集中於1920 年代<sup>16</sup>,主要往來的臺灣寺院有基隆靈泉寺、艋舺龍山寺、臺南開元 寺、苗栗法雲寺等,大抵為臺灣著名的佛教寺院,相關的宗教活動 有游歷、考察、講經、傳戒、招覽信徒進香等,其活動相當多元。

大體來說,日據時期的臺灣儘管在政治上已隸屬於日本,但在宗教活動上,兩岸的互動往來依然相當密切頻繁,過往學界多留意於福建鼓山湧泉寺對臺灣佛教的影響與互往,這與地緣之近與法脈傳承有關<sup>17</sup>。但除了鼓山湧泉寺,大陸東南地區的佛教道場,也與臺

<sup>16</sup> 日據時期1920年代以前,不排除已有普陀山僧人來台活動,只是報刊文獻尚未見及。1937年以後,臺灣進入「皇民化運動」時期,兩岸往來日益限縮,宗教交流亦不例外,普陀山僧人來臺可能性大為減低。

<sup>17</sup> 相關討論參見李世偉、王見川、〈日治時期臺灣佛教的認同與選擇—以中臺佛教交 流為線索〉,收於李世偉、《臺灣佛教、儒教與民間信仰—李世偉自選集》(臺北: 博揚出版社,2008年),頁2-32。

灣有所交涉,南海普陀山便是著名的例證。伴隨著觀音信仰在臺灣的普及與盛行,「普陀山」聖地一直享有極高的名望,許多相關的宗教活動,若是打出「普陀山」的招牌,將更容易推動發展。大正八年,臺南開元寺僧人成圓赴普陀山迎奉觀音佛像,奉祀於開元寺。關仔嶺舊岩原有一座百年古剎,準備重修,並由著名的齋教龍華派領導人廖炭負責化募緣金,但由於勸募不盡如意,便在大正十年的浴佛節,舉行上樑之儀式,並迎請開元寺這尊普陀山觀音安座18,廖炭等人之舉,正是以南海觀音之盛名廣為號召勸募。

值得注意者是兩岸宗教地位消長的變化,日據中期以前,普陀山以觀音菩薩聖地的隆高地位,獲得臺灣信眾的敬仰與崇拜,因而促成普陀山僧人來臺講經、傳戒、勸募、傳法等活動,普陀山具有著絕對崇高的宗教地位;又臺灣僧人信眾赴普陀山學佛者亦時有所聞,如臺北著名僧人孫心源,雖然在明治四十二年(1909)接日本曹洞宗法脈,卻也在大正元年(1912)赴中國大陸各佛教道場及普陀山參禪學道<sup>19</sup>,大體上臺灣似為一個宗教受惠者的角色而已。但在日據時期已有所變化,普陀山僧人來臺灣已不止於講經、傳戒的傳統佛教活動,開始有「考察」這個過去未曾有的活動,如前表中光佑、學靜二僧,在歷遊福建後,渡海至臺灣「考察佛教規例」,也就是說,臺灣佛教的發展成就,已具有讓中國佛教參考學習的範例了,這確實是一個重大的變化。臺灣佛教在日據以降,或主動或被動地受日本佛教的影響,而有一番前所未有的新貌,如教團組織

<sup>18 《</sup>臺灣日日新報》,1921年3月28日,〈佛殿上樑〉。

<sup>19</sup> 孫心源回臺後在大正三年(1914),於臺北市東門町曹洞宗別院內建觀音禪堂;大正七年(1918)再赴大陸寧波天童山等地參拜,昭和四年(1929)於北投建中和禪寺。徐壽,《全臺寺院齋堂名蹟寶鑑》,昭和七年(1932)、〈孫心源師略歷〉,收於王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,27冊(臺北:博揚出版社,2009年3月),頁182。

化、佛教教育養成、社會事業的建立、教義的新詮釋等,這些佛教現代化的發展成就,連中國著名的佛教改革僧侶太虛法師,他也曾在大正六年(1917)前來臺灣,吸取現代佛教發展經驗<sup>20</sup>,可知臺灣的佛教已達到一定的高度與成就,是以才能吸引名山巨匠前來取徑,兩岸的佛教交流已然由單向輸入,轉變為雙向互惠,普陀山也不再停留在觀音聖地所在,臺灣佛教已有能力反哺於母國宗教聖地。

# 三、朝山、進香與聖地

每個宗教都有聖地所在,朝聖行為是宗教信徒常見者,用以顯現其虔敬堅定之道心,也藉由親近聖地感染甚至見證神聖力量的存在。普陀山作為中國最重要的觀音信仰聖地,明清時期逐漸成為全國重要的朝山聖地,同時也成為一座重要的海運貿易港<sup>21</sup>,交通的便捷必然促進朝山客的前來,不論是組織性或個人式的朝山日益興盛。臺灣最早赴普陀山朝聖的記載,是新竹著名士紳林汝梅,他對佛、道教、民間信仰等均感興趣,亦親身參與宗教實踐,倡議重修新竹城隍廟便為一大宗教盛事,光緒12年(1886)農曆三月,他率領其弟林修梅等一行人前往大陸各佛、道道場朝聖,但主要目的在面訪嗣漢六十一代張天師,途中便先到南海普陀山朝聖<sup>22</sup>。

<sup>20</sup> 

<sup>20</sup> 李世偉、王見川、〈日治時期臺灣佛教的認同與選擇一以中臺佛教交流為線索〉、 收於李世偉、《臺灣佛教、儒教與民間信仰一李世偉自選集》、頁27-28。相關課題 另參江燦騰、《日據時期臺灣佛教文化發展史》、第四章、〈「日華親善」架構下的 臺日中三角國際佛教交流一以大正昭和之際「東亞佛教聯合會」為中心〉(臺 北:南天書局,2001年)。

<sup>21</sup> 于君方著,陳懷宇、姚崇新、林佩瑩譯,《觀音—菩薩中國化的演變》,頁403。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 林汝梅此行至龍虎山,被六十一代張天師授予「元悟」法號,成為高階授錄道 士,其家西門別院成為北臺灣正統道士研習中心,他所建立的道壇稱「正一嗣 壇」。參見Michael Saso, *The teachings of Taoist Master Chuang* (New Haven: Yale

從臺灣赴普陀山迢迢千里,耗費之財力物力均大,似乎如林汝梅等士紳階層方能為之,其實不然,具宗教熱誠的庶民之輩亦見其朝山身影,清末澎湖一介平民林孝,在光緒十八年(1892)林豪編纂的《澎湖廳志稿》中,記有其行誼:

林孝,西嶼人,住媽宮澳之觀音亭,長齋奉佛。為人 傭工,及所得香火微資,盡出以修除道路,收枯骸, 掩廢墳,有餘以施諸貧者。又嘗攜筴,遍拾字紙。晚 年住普陀山禮佛,歸仍居觀音亭,誦佛號不綴,但未 下髮耳。一日,促其姪速歸,甫登岸,即有商船遭風 壞於外塹港內,得隨眾撈,時有所獲,已是顯愚豔說 孝能前知矣。後復往普陀,但化於善化寺,壽七十餘 歲。23

從上述可知,林孝可謂中國傳統社會典型的善人,雖然是一介底層的傭工,卻是持齋奉佛,盡力為善,其老實修行之舉,日久竟有感應預知的能力,致能幫助姪兒獲利。他生平兩度遠赴普陀山,且是個人式的行動,實為當世所罕見,益發可見其虔信觀音之道心。

清代少見臺人赴普陀山朝聖之跡,或許文獻未徵,亦可能受限 於交通條件不便。到了日據時代,現代式的輪船漸興,兩岸交通已 稱便捷,加上日人並未禁止臺灣與大陸的往來,因此臺灣宗教團體 與個人,與大陸的交流活動遂日趨頻繁密集<sup>24</sup>,同時前往普陀山朝山

University Press)本文採臺北南天書局,1978年複印本,頁72-73。王見川,〈清末日據初新竹的道士與張天師:兼談其時臺灣北部宗教人物的「龍虎山朝聖」〉,收於黎志添主編,《十九世紀以來中國地方道教變遷》(香港:三聯書店有限公司,2013年),頁137-142。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 林豪編纂,《澎湖廳志稿》,〈方外傳〉,光緒十八年抄本,收於《中國方志叢書‧ 臺灣地區》,第19號,臺北,成文出版社印行。

<sup>24</sup> 日據時期,兩岸的宗教交流相當密切頻仍,不論是佛教、道教、齋教、基督教、

進香者大為增加,既有組織性的宗教團體,亦見個人式行動,既有 出家眾,更多見在家信眾的身影,這其中次數最多,人數最眾者當 為新竹鄭家的朝山之旅<sup>25</sup>。

新竹鄭家第一次的普陀山朝山是明治三十九年(1906),由新竹著名士紳鄭如蘭的夫人陳漱帶領,攜女信徒或弟子,前往普陀山、鼓山、杭州天竺寺、昭慶寺等地參遊,在普陀山拜法兩寺住持通慧為師,被授法號「根傳」。陳漱(1845-1911),道光丙午年恩貢陳緝熙長女,原為齋教龍華派的信徒,法號普慈,她在光緒十三年於新竹香山建齋堂「一善堂(亦名香山寺)」,又於明治三十六年(1903)建佛堂「淨業院」,成為該院之開山祖。陳漱在去過大陸後,拜普陀山法雲寺通慧為師,得法號「根傳」,淨業院便屬於普陀山法雲寺派下26。

第二次的普陀山朝山是明治四十年(1907),亦由鄭陳漱所帶領。這次她迎奉新竹南門竹蓮寺的觀音菩薩前往,聲勢頗為盛大, 五月廿五日自新竹出發時,地方人士在新竹車站以鼓樂送行,人數達千餘人<sup>27</sup>。這次行程除普陀山外,還行經上海、蘇州、杭州等

民間公廟,皆不乏其例,詳見Paul R. Katz, "An Unbreakable Thread? Preliminary Observations on the Inter-action between Chinese and Taiwanese Religious Traditions under Japanese Colonial Rule",《臺灣宗教研究》,11卷2期,2012年12月,頁39-70。

<sup>25</sup> 有關新竹鄭家的普陀山朝山行旅,王見川已有詳實的考察與分析討論,本節在此基礎下再作整理論述,參見王見川著,〈光復前新竹市的佛寺、齋堂與普陀山〉一文,《竹塹文獻》,38期,2007年4月。

<sup>26</sup> 鄭毓臣,《浯江鄭氏家族》所收《浯江鄭氏族譜世系錄》,頁231-242;採陳澤主編,《影本浯江鄭氏家乘》版,臺中,臺灣省文獻會,1978年6月。莊英章編纂,《新竹市志》,卷二,住民志,下,〈宗教篇〉(新竹市政府編印,1997),頁890-891。有關「一善堂」與鄭家關係,參考王見川,〈光復前一善堂、證善堂與新竹大家族:兼談周維金《大陸遊記》〉一文,《竹塹文獻》,38期,2007年4月,頁70-78。

<sup>27 《</sup>漢文臺灣日日新報》,1907年5月31日,〈神朝南海〉。

地。隨行者含括鄭家祖孫,包括陳氏孫鄭毓臣(鵬雲),以及孫女鄭玉釵<sup>28</sup>,鄭毓臣為臺灣著名詩人,他在遊普陀山法雨寺時,見壁上有僧人子清的詩作,讚嘆寫作俱佳,然未得見抱憾,後來經由引緣法師得引介,得以閒談半日,並獲子清詩作,鄭毓臣亦留詩應和之<sup>29</sup>。這次的朝山之旅達兩個月,鄭家一行至七月底返臺,陳漱以近花甲之年作此朝山壯舉,被當時報紙讚譽為「以島中一閨中弱質,克有此壯遊,不超出男兒萬萬哉<sup>30</sup>。」

第三次的普陀山朝山在大正九年(1920),這次由鄭拱辰帶領,隨行者有鄭妻王氏、其子鄭肇基、同族鄭櫻桃、新竹名士周維金、新竹詩人鄭虛一、臺北五股觀音山凌雲寺住持本圓法師等。一行人於六月十九日抵普陀山,二十四日離開,計停留六日,同行的周維金在後來的著作《大陸遊記》中,將此番行程歷述甚詳,是為臺灣人難得一見的普陀山遊記,書中對普陀山的景物描繪相當細緻深入,以下擇錄一段略見一二。

(二十三日)午後志圓和尚導余等遊紫竹林,沿路傍 山臨海,風景殊佳,迨至是處,見四圍巖石,多現紫 竹,兩後鮮明可愛,好事者爭取之作文房現具,以贈

<sup>28</sup> 鄭玉釵年少持齋,道號慧修,鄭拱辰之長女,受戒於淨業院,她與祖母陳漱的感情甚深,除了在1907年一同赴普陀山朝山外,後來為了幫祖母還願,於明治四十三年(1910)不惜抱病前往福建鼓山雪峰,禮古月和尚為導師,並發願減壽給祖母。後來陳氏病重,玉釵隨伺在側,明治四十四年(1911)四月,陳氏病故,玉釵傷慟,不久於同年閏六月去世,年僅二十六。參見《漢文臺灣日日新報》,1911年10月9日,〈貞女徵詩〉;《後蘇龕合集》所收《後蘇龕詩鈔》,卷八,〈鄭女篇〉,收錄於《臺灣文獻叢刊》,215種,引自「中央研究院漢籍電子資料庫」。

<sup>29</sup> 詩作為:「慈悲我佛奉如來,度脫無方愧鬼才,強欲從君兜率去,傳證何日侍蓮臺。」另作有:「梁代傳衣一葦來,山門披斬亦須才,佛天也有滄桑劫,大倡宗風起五臺」,參見《臺灣日日新報》,1907年8月11日,〈詞林〉、1907年9月17日,〈題普陀山〉。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 《漢文臺灣日日新報》,1907年8月1日,〈山川拓遊〉。

人,左有潮音洞,界於懸崖絕壁間,高深約三五十 丈,上施鐵欄,以便憑眺,然石磴崎嶇,無一二步夷 坦,稍失足即墜深淵,洪濤澎湃,激入又復併出,聲 若疾雷,兩耳喧噪,令人驚魂駭魄,懍乎其不可久 中,相傳觀音大士,嘗現身說法於此,每年香會明 女士到此祈禱者,絡繹不絕...再向觀音洞而進,即 遙見山巔廟宇,掩映夕陽,少頃至洞口,入而觀音 是見山巔廟宇、掩映夕陽,少頃至洞口,內面觀音大 士像,境頗幽邃,由此洞復行數百武,見怪石若龜 行,志圓和尚告余曰,此為二龜聽法,一蹲伏大宕 上,一昂首欲升......<sup>31</sup>

第四次的普陀山朝山在大正十三年(1924),這次是新竹竹蓮寺 所發起,擬迎奉寺中觀音至普陀山,也是接續明治四十年(1907) 的那次進香傳統。這次進香由新竹市各功德主自發性捐獻,共得兩 千圓,更具聲勢的是,這次進香也引起臺北宗教界的高度重視與歡 迎:六月四日下午,新竹士紳陳信齋、黃鼎三、鄭養齋、曾吉甫、 鄭神寶、蔡煌、許爾灶等人,護送竹蓮寺觀音北上,當一行人抵達 萬華時,受到地方領導人、龍山寺僧人、日本布教師佐野氏的迎 接,觀音佛像安置在神轎內沿街遶境,由音樂團體前導,途經新 街、水仙宮口、新店街,再進入龍山寺暫駐,晚間並演戲慶祝。萬 華士紳吳昌才設宴款待,龍山寺重修的大捐款人辜顯榮亦蒞臨竹蓮 寺觀音於龍山寺暫駐兩夜,六日上午赴基隆搭乘輪船開城丸開往上 海,隨行進香者有十七、八人。七月十日進香團回鑾,新竹各街庄

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 周維金,《大陸遊記》(作者自印發行,1930年10月),本文獻由王見川所提供,特 此致謝。

團體紛紛奉迎遶境,沿途所過,觀者如堵,盛況空前<sup>32</sup>。我們從萬華 地方的熱情之舉,可見得北臺灣地方對普陀山進香的高度重視,尤其 是竹蓮寺、龍山寺這兩大主祀觀音之寺廟,更為莫大之宗教盛事。

第五次的普陀山朝山進香是在昭和11年(1936),不過依報紙記錄,此行是在籌劃募款中,成行與否尚未證實。這次依然計劃迎奉竹蓮寺的觀音至普陀山進香,五月九日由募集委員長鄭拱辰召集相關人士,於竹蓮寺開磋商會,擬託地方四十三保保正出面募資。進香行程預計一個月,由基隆出發,赴福州馬尾轉搭船隻,赴普陀山法兩寺,途經蘇州、杭州,同時參觀上海博覽會33。

日據時期的普陀山進香,新竹鄭家與竹蓮寺的幾次往返,展現 出對觀音信仰的熱情,與對普陀山聖地的崇仰之心,的確是最令人 矚目者,其他的教團與個人亦值得一提。

臺灣僧侶赴普陀山者,在前述中有大正八年,臺南開元寺成圓 法師赴普陀山迎奉觀音佛像,奉祀於開元寺。又在周維金的記錄中 有大正九年(1920),臺北觀音山凌雲寺住持本圓法師與鄭家同行, 但更早到普陀山的是基隆月眉山靈泉寺住持善慧法師,他是於明治 四十四年(1911)五月廿八日,乘輪船大義丸自淡水港出發,隨行 者有法院雇員劉金清<sup>34</sup>。

一般居士信徒有朝山普陀山者:溫德貴、洪以南、許松英、莊 玉坡等人。溫德貴,系新竹著名鸞堂代勸堂經理,明治三十四年 (1901),因代勸堂廟宇新建完工,便計劃赴大陸督導刊刻鸞書《渡 世回生》,並前往龍虎山向張天師求符,他在六月廿一日乘坐日人經

<sup>32 《</sup>臺灣日日新報》,1924年6月3日,〈竹蓮寺觀音進香〉;6月4日,〈觀音進香續報〉;6月6日,〈竹寺觀音之到艋〉;6月7日,〈觀音出港進香〉。

<sup>33 《</sup>臺灣日日新報》,1936年5月13日,〈南海普陀山募進香團〉。

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 《漢文臺灣日日新報》,1911年5月29日,〈戒僧雲遊〉。

營的大義丸輪船出發,廿三日便到普陀山進香³⁵。洪以南(1871-1926)為淡水著名士紳,大正三年(1914)任淡水區長,大正七年(1918)任北臺最大詩社「瀛社」社長,他於明治四十三年(1910)赴普陀山禮佛,自書:「普陀山上即仙境,此行□逸特入南海禮佛,故耳何待姮娥竊藥奔」³⁶,可見他在禮佛之餘,更對普陀山美景勝境讚嘆有加。許松英,住於臺北大稻埕,昭和元年(1925)計劃九月二十四日至普陀山進香,隨行者有十餘名,預計一個月的時間³7。這個進香團是否確實成行尚未證實,而許松英確為臺北地區重要的佛教居士領袖³8,與普陀山亦有相當因緣,昭和二年,普陀山法兩寺方丈達圓徒孫光佑、學靜,來臺灣考察佛教一個多月後,於十一月十三日晚間七時接受臺北佛教徒餞行,便是由許松英負責安排於王義興商店舉行³9。莊玉坡,字櫻癡,臺南人,亦為瀛社活躍詩人,他於臺灣進入「皇民化運動」之初的昭和12年(1937),赴普陀山朝山,不但參加了法兩寺的七天水陸法會,更受戒於法兩寺副方丈惠寬法師門下,寫下絕句五首發表於《臺灣日日

<sup>35</sup> 參見鄭寶珍,《日治時期客家地區鸞堂發展:以新竹九芎林飛鳳山代勸堂為例》 (桃園:中央大學歷史研究所碩士論文,2008),頁62-64;王見川,〈清末日據初 新竹的道士與張天師:兼談其時臺灣北部宗教人物的「龍虎山朝聖」〉,收於黎志 添主編,《十九世紀以來中國地方道教變遷》(香港:三聯書店有限公司,2013 年),頁146-147。

<sup>36 《</sup>漢文臺灣日日新報》,1910年5月18日,〈藝苑:敬和黃玉階先生留別瑤韻〉。

<sup>37 《</sup>臺灣日日新報》,1926年9月22日,〈許氏普陀山晉香〉。

<sup>38</sup> 許松英,宜蘭人,生於同治四年(1865),曾任基隆防疫副長及石灰組合副長等職,後來在鼓山湧泉寺出家,禮古月方丈為師,回臺後號召有志之士修築月眉山靈泉寺、平安宮、龍雲堂、保安宮等道場。參見徐壽,《全臺寺院齋堂名蹟寶鑑》,昭和七年(1932),收於王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,27冊(臺北:博揚出版社,2009年3月),頁186。

<sup>39 《</sup>臺灣日日新報》,1927年11月15日,〈普陀山光佑禪師視察完畢,來十五日回國〉。

新報》上<sup>40</sup>。此外,臺北新店大坪林信徒邱澤民建於大正十二年 (1923)的「元一講堂」,其奉祀之主神為「南海普陀名山觀音古佛」,亦有可能是邱氏曾赴普陀山進香時迎回者<sup>41</sup>。

綜合來看,日據時期臺灣人的普陀山朝聖行旅不少,從殖民統治初期便已見朝山身影,三十年間屢見不絕,一直到1937年的「皇民化運動」開始,仍有臺人朝山的蹤跡。其原因就外在環境上,與日本當局相對寬鬆的宗教政策有關,即除了日本領臺之初的動亂幾年,以及「皇民化運動」之後,大多數的時間,日本當局對臺人的既有宗教活動少有干涉,對臺人赴大陸宗教盛地朝山進香之舉,亦不設防。再者,交通工具的改進亦屬重要,此時大型輪船的問世,為有心赴大陸進香者提供了便捷的運輸條件。當然更重要的是,普陀山在臺灣早享有崇高的盛名,並在各階層間傳揚已久,觀音聖地的聲名早為臺人所熟知,在此觀音信仰廣大深入的基礎下,普陀山進香在適當的時機便紛紛成行,香客絡繹途中,周維金的《大陸遊記》中便自述:

余家居臺灣海島,距普陀數千里,少時聞普陀山僧人 述其勝概,傾慕嚮往,未嘗一日忘於懷也,今得與鄰 居拱辰等同伴到此,則生平所嚮往者,已得身歷其 境,素願已嘗,豈非畢生之一快事哉......<sup>42</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>《臺灣日日新報》,1937年8月6日,莊櫻痴,〈詣南海普陀山絕句〉、〈法雨寺受副方 丈惠寬法師戒〉。其中二首詩見其普陀山行跡:「萬里來參學海禪,齋僧法雨締良 緣,七天水陸□□□,共上西方般若船」、「笑我未曾先受戒,菩提子喜種心田, 醍醐妙味□□□,蒸放花香頭頭圓。」

<sup>41</sup> 邱澤民在創立元一講堂前,已有長達二十四年跋涉全島及澎湖巡迴演講佈教,是一名相當熱心的信徒。參見徐壽,《全臺寺院齋堂名蹟寶鑑》,昭和七年(1932),收於王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,27冊(臺北:博揚出版社,2009年3月),頁41。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 周維金,《大陸遊記》(作者自印發行,1930年10月),頁20-21。

周氏的自述可以清楚的了解到,他對普陀山的傾慕嚮往,早已在年 少時形成,那時也已在臺灣接觸到普陀山的僧人,六月廿二日適逢 周維金的三十九歲生日,他更在法兩寺供奉齋僧,並奉獻親友託付 的香花供養費。

從朝山者的背景來看,大抵上多是土紳豪族者,一般庶民信眾 較少見,這自然會與朝山所需相當的財力物力有關。就宗教背景來 看,包含有佛教、齋教、蠻堂等。這其中又以新竹鄭家為最,不僅 一家三代接續普陀山朝山之旅,且信仰相當熱切,在大正九年 (1920)的普陀山六天中,鄭拱辰慷慨布施,極其大方,周維金記 載有:六月二十日晚,鄭拱辰游至悅嶺禪院,出銀數百圓,送交志 圓法師,囑付第二天起在院內開辦法會,超度其祖先、家族,志圓 法師允諾承辦。次日,鄭拱辰前往法雨寺,更設千佛齋供養眾僧, 當天便轟動了全普陀山,眾人皆知這位來自臺灣豪紳的設齋供僧之 事,普陀山僧眾齊往法雨寺,沿途讚嘆鄭氏之盛舉43。二十二日,鄭 拱辰經由志圓法師的引介,會見了普濟禪院的連曦方丈,連曦設素 宴接待,鄭氏為表感念,獻納香金一百圓4。二十三日最後一晚於普 陀山,鄭拱辰奉贈著名的鹿港「施錦玉香」百餘包,及銀一百餘 圓,託志圓法師代為分發全普陀山寺院,作為香料之用,志圓法師 因此雇人寫了數十張告示,貼在沿途石壁上,表彰鄭氏的善舉4。鄭 拱辰的幾次大方布施捐獻,展現了一名宗教信徒的虔誠心,以及巨 豪富紳的大手筆,在普陀山留下一頁佳話,也結下一段臺灣與普陀 山的深厚因緣。

<sup>43</sup> 周維金,《大陸遊記》,頁29。

<sup>44</sup> 周維金,《大陸遊記》,頁38。

<sup>45</sup> 周維金,《大陸遊記》,頁56。

## 四、靈異、感應與信仰

普陀山之所以成為中國著名的朝山聖地,極重要之原因為大量 觀音靈異感應事蹟的出現,普陀山也有意的加以宣揚,所有的普陀 山志都有「靈異」一節,記載各種類型的觀音靈異事蹟,因此于君 方指出:普陀山志可視為一種見證性質的文學作品,其目的不僅在 於提供資訊,而且包括勸信46。隨著這一類文學、宗教作品的流通, 加上眾多朝山信眾的見證與傳揚,普陀山觀音靈異感應事蹟逐漸為 眾所熟悉,臺灣之觀音信仰者自不例外。前述周維金所述的普陀山 行旅中,引導的志圓和尚與普陀山知客僧,並經常向他及鄭家一行 人介紹普陀山的觀音靈驗事蹟;周維金自己也讚嘆道:

吾聞普陀為浙之名勝,自唐迄今,歷千餘年,代益遠而名益彰,窮山海之靈秀,盡人天之裔皇,優瞿之所卓錫,諸佛之所盤桓,每逢香會,來結香火緣者指不勝出,蓋以觀音大士,靈感素著,比之峨嵋五台,尤為特異。47

可知周維金清楚地觀察到,赴普陀山朝山的盛行,實與觀音靈感相 生相成的。

到了戰後,臺灣流傳的觀音靈異與感應故事出版品更多,除了在佛教雜誌、善書經常性地刊載這一類事蹟,更將這些感應事蹟集結為《觀音感應錄》之書冊,對觀音信仰的推動起了重要的影響48。而推動觀音感應靈異故事者有僧侶、居士,其中煮雲法師尤具關鍵性,他所執筆撰寫的《南海普陀山傳奇異聞錄》,在民國四十二年

<sup>46</sup> 于君方著,陳懷宇、姚崇新、林佩瑩譯,《觀音—菩薩中國化的演變》,頁408。

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 周維金,《大陸遊記》,頁51。

<sup>48</sup> 參見李世偉,〈臺灣觀音感應故事及其宗教意涵〉,收於《臺灣佛教、儒教與民間 信仰—李世偉自選集》(臺北:博揚出版社,2008年),頁291-320。

## - 184 - 圓光佛學學報 第二十四期

(1953)出版後,便風靡一時,半個多世紀以來,本書不斷地再版、盜版翻印,或被當作善書印製,大量地流通海內外,至今不歇,堪稱是戰後臺灣最暢銷的佛教書刊之一,筆者就寓目所及,將目前可見的《南海普陀山傳奇異聞錄》版本簡列如下表:

| 出版地  | 出版者              | 出版時間                    |
|------|------------------|-------------------------|
| 不詳   | 不詳               | 1953                    |
| 臺北   | 圓玄學社 NUSeum or N | 1953                    |
| 臺北   | 十方大覺禪寺           | 1966                    |
| 臺北   | 寶纈堂              | 1967                    |
| 臺北   | 中國佛教印經處          | 1971                    |
| 臺北   | 大乘佛教印經處          | 1978                    |
| 臺南   | 吳修齊              | 1979 · 1983             |
| 臺北   | 寶藏巖              | 1985                    |
| 臺北   | 十普寺印經處           | 1985                    |
| 高雄   | 鳳山佛教蓮社           | 1988,收於《煮雲法<br>師全集》,第八集 |
| 臺中   | 聖源印行             | 1991                    |
| 苗栗   | 普門慈善基金會籌備處       | 1993                    |
| 苗栗公館 | 永航慈善基金會籌備處       | 1993                    |
| 臺中   | 淨願寺印經處           | 1994、1995、2007          |
| 桃園   | 不詳               | 2004                    |
| 臺北   | 大悲咒水功德會          | 2005                    |
| 宜蘭三星 | 中華印經協會           | 2006                    |

從上表可知,《南海普陀山傳奇異聞錄》的出版時間長達半個多世紀,至少有十七種版本,出版地含括臺灣南北各地,出版者有佛教團體、企業家、其他宗教或慈善團體等,一些團體甚至再版、三版,足見該書之風行程度。

該書成書的因緣是在民國四十年時,煮雲法師赴苗栗參拜佛教聖地獅頭山,在獅岩洞元光寺曾為該寺住眾談過普陀山傳奇的故事,當時由慧峰法師筆記,擬在《覺生》雜誌上發表,但後來慧峰法師遺失文稿因而作罷。民國四十二年,著名的佛教雜誌《菩提樹》主編朱斐,為徵求中國四大佛教名山的風景片與勝蹟紀文,便致函給煮雲法師,希望他撰文介紹普陀山道場與觀音顯聖的事蹟49。煮雲法師應允50,以「普陀山傳奇異聞錄」為題,自第三期開始刊出並加以連載。臺灣佛教或民間寺廟對觀世音菩薩的信仰相當盛行,對觀音菩薩的道場普陀山也視為聖地而孺慕有加,但在兩岸對立的戒嚴時期,信徒朝聖無門,只能心嚮往之。而煮雲法師的連載長文一出,提供了信徒一探聖境的窗口,滿足對觀音傳奇事蹟的想像,兼之內容生動有趣,文筆淺白流暢,因此刊出後獲得讀者極大的好評。

有趣的是,煮雲法師寫出一部這麼重要、有趣生動的普陀山傳奇之書,他本身的佛教法脈果真是傳承自普陀山嗎?答案是否定的,煮雲法師(1919-1986)是在家鄉江蘇如皋一座財神廟出家,在南京棲霞山受戒,青年時期在棲霞律學院、焦山佛學院、楞嚴專宗學院等處求學,但一直處於居無定所的困窘狀態<sup>51</sup>。直到民國三十六

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 煮雲法師,《南海普陀山傳奇異聞錄》(淨願寺印經會,臺中,1994年),頁15。

<sup>50</sup> 煮雲法師並非普陀山的嫡系子孫,也並沒有拜法授記,但曾在該道場掛單數年,並於前寺客堂任知客僧,對於普陀山的傳說典故、觀音的感應事蹟是相當熟悉的。參煮雲法師,《南海普陀山傳奇異聞錄》,頁15。

<sup>51</sup> 釋煮雲,《精進佛七溯塵緣》,收於釋煮雲著,《煮雲法師全集》,第九集(高雄:

戰後來臺的大陸僧侶,面對人生地不熟的環境,大多經歷過流 離四方的經歷,也各憑人脈或本領才能安身立命、弘法傳教。其中 煮雲法師最初所依侍者便是「普陀山」的大招牌,他自己相當有意 識地指出這個關鍵:

筆者是一個空空如也的「叫化子」,雖然是人微言輕,所幸是從南海普陀山來的,無疑的掛上了觀世音菩薩這張聖旨的王牌。有人說:我借普陀山的名義作弘法的工具;更有人說:我拿觀世音菩薩作招牌,引誘人來聽法。是的,我真慚愧!既不是有名的大德法師,又不是年高戒長的老和尚,為了要做佛子應作的事業----弘法利生,挽救一般愚昧、迷信鬼神、殺生求福的人,因此掛上觀世音菩薩這張聖旨王牌,使舉般善良愚昧的民眾,能夠改變以往不合佛法的迷信舉

鳳山佛教蓮社,1988),頁3-28。有關煮雲的生平與佛教事業研究參見:丁敏,〈煮雲法師的佛教經驗與佛教事業〉,《中華佛學學報》,12期,1999年,頁275-302。

<sup>52</sup> 釋煮雲,《精進佛七溯塵緣》,頁200-206。

#### 動,也未嘗不可吧!53

這番坦白的自陳清楚地說明:煮雲法師以一籍籍無名的大陸僧人得以在臺灣立足,「普陀山」這塊黃金招牌發揮重要作用,又觀音信仰在臺灣的普遍性更提供重要的背景,隨著煮雲法師在臺灣南北城鄉各地弘法,他很快地了解基本的宗教發展狀況,其中觀音信仰是極普及的,不論「先天龍華、左道旁門、道教儒家、甚至龍蛇鬼怪的鬼神教,他們也是一樣崇拜觀世音菩薩」,因此當時臺灣信佛者雖少,但信仰觀音的佔十之八九,也因而眾知南海普陀山是觀音應化的地方,可說是「無有不知,無有不曉」54。

「普陀山來的法師」這塊招牌,確實為煮雲法師弘法帶來很大的助益,很容易取得信徒的信任,例如民國三十九年(1950),煮雲曾借住臺中后里的懷德堂半年,堂主原來不放心這位外省和尚,但介紹人保證說:「這個和尚我認識,而且也談過話,我可以『保證』,他是實實在在從『普陀山』來的,你可以讓他住下來」55。同時,煮雲法師也發現「普陀山來的法師」這個名牌,為他的佛教弘法帶來明顯的加分效應,例如當時南投縣魚池鄉新興村,有民間公廟石觀音廟落成典禮,前鄉長黃登鳳邀請煮雲法師參加,黃氏特別介紹煮雲是普陀山來的法師,還在熱鬧拜拜的數千名信眾,很快地鴉雀無聲安靜下來,一聲不響地聽煮雲法師弘法,煮雲法師藉機教化鄉民以葷食供奉觀音之不妥,燒金紙亦無功德等等,演講畢,廟方與信徒隨即將葷食供品徹下,換上素菜果品。一次演講能如此快速地改便鄉民長久以來的祭祀習慣,煮雲法師半開玩笑稱:「或許,他們認為我是南海觀世音菩薩派來指點他們迷津的,不然憑

<sup>53</sup> 釋煮雲,《弘法散記》,收於《煮雲法師全集》,第六冊,頁3。

<sup>54</sup> 釋煮雲,《弘法散記》,收於《煮雲法師全集》,第六冊,頁2-3。

<sup>55</sup> 釋煮雲,《精進佛七溯塵緣》,頁221。

我這個叫化子,那裏能夠感化如此廣大的群眾,而使他們唯命是 從呢?<sub>1</sub>56

煮雲法師在臺灣深刻地感受到「普陀山」在宗教界的盛名,除 了被動的沾光並得以安身立命外,更主動地發揮其影響力進行弘法 的工作,演講寫作之餘,更在民國四十二年藉由《菩提樹》主編朱 斐之激稿,將文章集結出版成《南海普陀山傳奇異聞錄》,成為既暢 銷日長銷的佛教著作。觀音信仰在中國的盛行原因很多,僧人的推 動、觀音由男相而女相的轉化、民間教派與地方廟宇的崇奉、吉兇 儀式的角色……等,其中尤其重要著為靈異咸應故事的大量出現。 在臺灣亦承續這種傳統,觀音靈異感應故事不但口耳相傳,更形諸 於文字記錄,除了宗教雜誌、善書屢有所見外,有心的信眾更加以 編輯成各類型的《觀音感應錄》,經由相關的管道流通,為信眾所津 傳奇異聞錄》,其實也可以放在這個佛教發展的脈絡看待,它是臺灣 觀音感應故事書寫的一種,而獨特之處是,它是記載觀音菩薩的 「故鄉」普陀山,又是由普陀山的僧侶所書寫,加上內容生動有 趣,別具一番宗教魅力,以致很快地吸引社會大眾的歡迎與傳頌, 這從多次長年的出版便可知一二。

## 五、虚實交映的普陀山印記

三百多年來,臺灣對普陀山一直懷有神聖的敬仰之情,雙方的 宗教交流一直持續的進行,若是作個簡略的分類,臺灣對普陀山的 交流可分成「實相」與「虛相」兩個層次,「實相」指的是普陀山的

<sup>56</sup> 釋煮雲,《弘法散記》,頁5-11。

<sup>57</sup> 臺灣觀音的靈異感應故事與信仰是相得益彰的發展著,參見李世偉,〈臺灣觀音感 應故事及其宗教意涵〉,頁315-320。

香火傳承至臺灣、普陀山的僧人來臺弘法及相關活動、臺灣僧俗二 眾至普陀山進香朝聖等,也就是經由實際上的個人或團體互動,建 立及強化雙方關係。而「虛相」指的是:雙方並無人員的實際互 動,而是透過普陀山的傳奇、感應事蹟的傳佈宣揚,建立起臺灣對 普陀山的「聖地崇拜」。而無論是「實相」面或「虛相」面,既各自 發展亦相互輝映,都對普陀山的聖山崇拜扮演重要角色,同時這也 與觀音信仰的盛行相生相成。

臺灣光復前,普陀山崇拜的「實相」與「虛相」共同發展,尤其是日據時期,有臺灣的寺廟傳承普陀山的香火,普陀山的僧人的身影也不時出現於周遭,更重要的是臺灣人前往普陀山朝山進香,展現更積極的宗教熱情。從明鄭時期到戰後臺灣解嚴前三百多年間,日據時期其實是臺灣到普陀山進香的高峰,不因異族統治而減損其宗教熱情。至於相關普陀山靈異事蹟的「虛相面」,所見的文獻較少,應是多在口耳間流傳,在前述周維金的遊記中,已提及他在早年的家鄉便已聽聞普陀山事蹟,必然包括許多觀音感應靈異故事在內。另外,在本文前言一開始提及日據時期的「墜崖成佛」案例,案主信徒認為有觀音庇佑,可以一飛而至普陀山,更是相信觀音感應靈異的極致表現。

臺灣民眾對普陀山的認識與觀音信仰,戲劇演出其實也扮演了重要角色。在新式電子傳播工具如電視、廣播興起前,戲劇是一般民眾吸收文化知識與價值觀建立的重要來源,更是極受歡迎的娛樂活動。日治時期,大陸戲班來臺演出相當頻繁,著名的戲班如上海班來臺表演更受歡迎,演出經常轟動一時58。大正十三年(1924)二月二十日,臺北「新舞臺」安排上海班前來,演出劇

<sup>58</sup> 有關日治時期中國戲班在臺灣的演出活動與相關課題,可參見:徐亞湘,《日治時期中國戲班在臺灣》(臺北:南天書局,2000年)一書之論述。

目為「普陀山觀音收十八羅漢」,新舞臺為了這一場演出,投入 六、七百圓進行舞台佈景裝飾,並於事前發佈宣傳公告,標榜演 出特點有:

- 一、觀音佛祖忽於汪洋之中現身。
- 二、觀音與黃龍鬥法,一指而群山忽變為紫竹林。
- 三、男大士當場變作女大士,女大士變作男大士,滿 身大發毫光,

四、照耀如白書。

五、黃龍精變作文相,老人忽變作武相,腐爛青年。

六、觀音入灶中,忽又現在洞口,以點化十八羅漢。

七、觀音與羅漢鬥法,當場造寶塔與及龍橋。59

這些表演情節與橋段,其實隨著觀音信仰在大陸與臺灣的普及,相關的傳說故事早為眾所熟悉,但大多還是以口傳文藝為主,能將這些變幻陸離的情節形諸舞臺,加上精心佈置的道具佈景,確實是一大賣點,以致受到各界歡迎,當晚的演出迅即滿座,在廿一、廿二日的接連演出也是滿座,晚到不得而入者抱憾連連,面對這種超高人氣的演出,新舞臺很快地決定,在黃金時段的週日(廿四日)晚間加演一場,以饗觀眾之熱情<sup>60</sup>。經由戲劇的形式展演出南海觀音的傳奇故事,也可視為一種臺灣人認識普陀山的「虛相面」。

一九四九年國民政府播遷來臺灣,兩岸進入國共對峙的局面, 過去一切的互動往來宣告斷絕,臺灣信眾不可能再如往昔前往普陀 山,南海觀音聖地頓時成了昨日黃花,「實相」面的交流勢無可能, 於是很諷刺地,在冷戰對峙的局勢下,普陀山竟真的只能成為「傳 奇」(虛相)了!民國四十二年,煮雲法師出版《南海普陀山傳奇異

<sup>59 《</sup>臺灣日日新報》,1924年4月21日,〈普陀山本日再演〉。

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 《臺灣日日新報》,1924年4月24日,〈新舞臺之劇目〉。

聞錄》,並大為流通風行,可視為填補臺灣人的聖地渴望,於是乎「以虛代實」,延續了臺灣人的「普陀山記憶」。俗話說:「越接近不到的越美麗」,在臺灣人已觸不到普陀山的「實相」之際,煮雲法師所提供的「虛相」反而更讓人著迷,加上煮雲法師這位來自普陀山的「黃金招牌」身分,以及其書生動可讀,益發具有一種宗教書寫魅力,並傳讀至今。

值得玩味的是,煮雲法師除了為臺灣人創造了一幅普陀山傳奇的「虛相」,充分地填補信眾斷裂的普陀山記憶外,他還巧妙地聯結 黨國元素,使普陀山傳奇具有高度的「政治正確」。

在《南海普陀山傳奇異聞錄》中,民國時期的觀音感應見證案例,除了一些平民信眾外,煮雲法師特別載錄了孫中山、蔣中正、太虛法師、中國佛教會理事長章嘉等近代名人在普陀山的傳奇事蹟,孫、蔣為國民黨領袖,其他二人亦與國民黨關係相近;其中相關孫中山者有三節:「國父遊普陀親見大士現金身」、「國父遊普陀述異」、「普陀山誌奇的來歷」;與蔣中正相關者更高達五節:「天福蓭與蔣總統」、「我在雙泉庵會見總統」、「蔣總統與佛教的關係」、「蔣總統紫竹林拜佛問籤」、「八十老年僧相會總統蔣公」等。再從內容上觀之,書中轉載孫中山於民國五年,偕同胡漢民等人至普陀山,在佛頂山親睹靈異,所記之〈遊普陀誌奇〉一文中有:

已而旋赴慧濟寺,纔一遙矚,奇觀現矣!則見寺前恍 矗立一偉麗之牌樓,仙葩組綿,寶幡舞風,而奇僧數 十,窺厥狀似乎來迎客者。殊訝其儀觀之盛,備舉之 捷!轉行益瞭然,見其中有一大圓輪,盤旋極速。莫 識其成以何質,運以何力!方感想間,忽杳然無跡, 則已過去處矣。既入慧濟寺,亟詢之同遊者,均無所 睹,遂詫以為奇不已。余腦藏中,素無神異思想,竟 不知是何靈境......<sup>61</sup>

孫中山這一篇文章的墨寶現珍藏於普陀山普濟寺客堂,煮雲對這一篇文章有按語稱:「因看此文中 國父自述所見靈異,不信佛教者也肅然起敬,咸生信心;已信佛教者,更加堅定。此文 國父不啻現王者身而為文武大臣說法也。也許大士在 國父面前放光現像,其意亦在此乎?」<sup>62</sup> 姑且不論煮雲法師是否作聖義解,這種書寫策略應當是煮雲法師有意為之的,藉由黨國元首的感應事蹟記載,既取得政治上的保護傘,同時也強化了普陀山觀音靈異色彩,可謂是一石兩鳥之計。

一九四九年國共內戰後政權鼎革,國民政府播遷來臺,為數百萬以上的大陸軍民也渡海而來,這些飽經顛沛流離的新移民在艱辛的戰禍過程中,有許多也是與觀音感應有關:有一江蘇軍人何煥文於民國三十八年隨部隊至普陀山朝山,有一天到傳說凡虔誠懇禱便可看到聖異境界的梵音洞,當時大陸多半為中共所領,他一心想到臺灣,正在默禱時,洞中忽然出現「臺灣」兩個字來,不久又出現一尊無量壽佛的聖像,足足有三分鐘之久。不到三天,他果真隨部隊來臺灣,後來到高雄鳳山佛教蓮社與煮雲法師談起,並囑付代為文記之63。煮雲法師另外記載民國三十八年秋,蔣中正下野於普陀山天福庵小住,有一天偕同蔣經國前往紫竹林參拜觀音聖像,並抽出一支靈籤寫有:「直上高山去學仙,豈知一旦帝王宣,青天白日常明照,忠正聲名四海傳。」煮雲法師認為第一句之意為示意國民政

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> 煮雲,《南海普陀山傳奇異聞錄》(台中:淨願寺印行,1994年),頁92。

<sup>62</sup> 煮雲,《南海普陀山傳奇異聞錄》,頁93。

<sup>63</sup> 煮雲,《南海普陀山傳奇異聞錄》,頁80。

府將來臺灣,養精蓄銳,後三句意指必能反攻大陸、光復河山<sup>64</sup>。蔣中正看後也大為高興,認為觀世音菩薩有先見之靈。這些外省籍的臺灣新移民歷經大時代的戰亂、生命顛沛流離的不堪,因觀音感應而得以安頓流離之心,重新於臺灣安身立命,他們的生命經驗、流亡故事與觀音感應合而為一,匯聚成近代臺灣歷史記憶的一部分。

《南海普陀山傳奇異聞錄》書中的確寓藏著一些「國族論述」,不論有心或無意,煮雲法師將「反共大業」與「普陀山異聞」作巧妙的結合,呈現出一種「政治正確」的立場,衡諸戒嚴白色恐佈時期,政治威權不僅籠照世俗社會,連出家佛教界亦難倖免,因此煮雲法師的書寫策略是頗為高明的,相當有效地將普陀山傳奇在臺灣傳揚開來。戒嚴時期,國民政府建構(虛構)出一套「反共復國」的政治神話,政治本非方外之士所關心者,煮雲法師卻極善巧地「以虛入虛」,將政治神話與佛教靈異結合起來,黨國元老成為普陀山傳奇的見證人,國府領袖化身為觀音的信眾,此時虛實的界線既暧昧不清卻也相互輝映著。

## 六、結語

熟悉中國佛教文化者,皆知四大名山聖地(四大道場):山西五台山文殊菩薩道場、四川峨嵋山普賢菩薩道場、浙江普陀山觀音菩薩道場、安徽九華山地藏菩薩道場。對臺灣信眾最熟悉者唯普陀山,這與觀音信仰的普及與盛行有關,不僅是佛教團體,連齋教、鸞堂等民間教派,以及城鄉各地分佈極廣以寺、庵、巖、亭為名的地方公廟(或名之曰「民間佛教」),乃至一般民家中,皆有奉祀觀音,如〈圖一〉中的〈觀音大士掛軸〉,書中端坐者正是南海觀音,

<sup>64</sup> 煮雲,《南海普陀山傳奇異聞錄》,頁128-129。

善才童女隨伺左右,下方則是土地公與灶君,最上方則題詩:「金身 化在普陀山,五駕雲遊到世間,滿座蓮花呈瑞氣,堂其士女祈平 安」<sup>65</sup>,這一類的掛軸經常出現於民宅正廳中。

〈圖二〉則是〈南海普陀山觀音佛祖敕令安鎮符〉66,用以鎮宅驅邪,守護闔家老少平安。這些與普陀山相關的宗教文物進入百姓居家生活空間中,使得與觀音有關的傳說、故事,均廣泛流傳於民間,觀世音菩薩道場所在「普陀山」,更在信徒的心目中具有極崇聖的地位。

從明鄭到臺灣解嚴前的三百多年間,臺灣與普陀山的宗教因緣相續不斷,大致可由「實相」與「虛相」兩面觀之,「實相」意指雙方教團、成員、信眾的實際接觸與活動,如臺灣寺廟傳承普陀山香火、迎請普陀山佛像、普陀山僧人前來傳教,而最具規模者為臺灣信眾赴普陀山朝山進香。〈圖三〉中的〈敕建南海普陀山境全圖〉,是以手繪的方式詳細地鉤畫普陀山境內各寺廟、名勝所在位置<sup>67</sup>,這一類的圖不少,除了具有標誌性的功用外,應當也是作為提供各地進香客參考旅遊之用。〈圖四〉的〈普陀山進香植福文牒〉,則更能看出信眾赴普陀山進香的目的,文疏中右方是南海觀音菩薩端坐紫竹林中,其上有「接引西方」的字樣,文疏主要內容為:

切念流光易過,約質(?)非堅,今生若不預修,未 世將何為時,由是發心齋戒進香,起程於 月 日, 恭就南海名山 處,叩普門慈父,啟建福□念佛諸善

<sup>65</sup> 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第二輯,33冊(臺北:博 揚出版社,2010年5月),頁66。

<sup>66</sup> 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,34冊(臺北:博 揚出版社,2009年3月),頁44。

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,34冊,頁8。

道場,於中延奉佛法僧寶天龍神袍,統祈光臨法會, 燈明功德,仰冀庇佑修齋弟子罪業頓消,福慧增長, 以及普熏,隨周沙界,親冤等益,恩有咸資,仗此良 因,同成佛道。<sup>68</sup>

由上疏文可知,臺灣信眾紛然而至普陀山進香,很重要的宗教心理 是為自己與親人、冤親等植福消業,增長福慧,此事固然常見於一 般的法會之中,但能到觀音聖地行之,必然更能強化其宗教力量。

就「虛相」而言,意指有關普陀山流傳的觀音靈異感應事蹟, 這種宗教見證的流傳具有強大的感染力,並與「實相」相互輝映, 普陀山來臺的僧人樂於傳述觀音靈異事蹟,赴普陀山的進香客也熱 衷傳頌自己或他人的感應故事,觀音信仰因而廣傳盛行。1949年兩 岸分立前,臺灣的普陀山崇拜與觀音信仰,「實相」與「虛相」同時 發展,日據時期臺灣人不辭千里的朝山進香,尤其讓人印象深刻; 1949年以後,兩岸交通往來斷絕,臺灣信眾已無機會與普陀山發展 實質關係,「實相」已然不存,僅能以「虛相」替代,此時煮雲法師 生花妙筆的著作問世,適時的填補臺灣人的「普陀山記憶」,使其 《南海普陀山傳奇異聞錄》成為長銷不墜的宗教讀物。1987年臺灣 當局宣佈解除戒嚴,宗教交流日趨興盛,「普陀山」再度從記憶走入 真實,許多教團與個人紛紛前往,普陀山進香熱潮已然活絡起來, 值得我們觀察。

(收稿日期:民國103年8月13日;結審日期:民國103年10月14日)

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,第一輯,32冊(臺北:博 揚出版社,2009年3月),頁107。

## - 196 - 圓光佛學學報 第二十四期

# 圖一:「觀音大士掛軸」

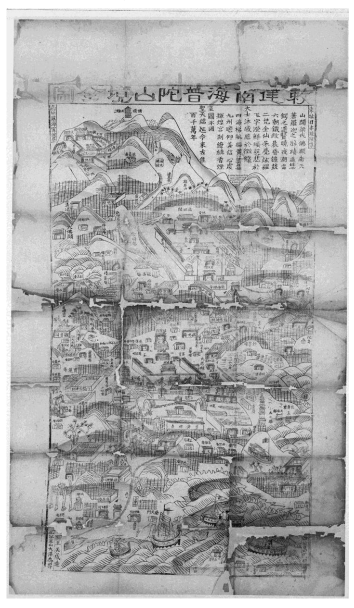


圖二、南海普陀山觀音佛祖敕令安鎮符



## - 198 - 圓光佛學學報 第二十四期

# 圖三、敕建南海普陀山境全圖



圖四、普陀山進香植福文牒



## - 200 - 圓光佛學學報 第二十四期

# 附錄一、光復前普陀山僧人來臺一覽表

| 僧人名號                            | 來臺時間           | 行程與活動                                                                      |
|---------------------------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 華佑                              | 荷蘭領臺時期         | 與友人蕭克游歷臺灣南北各地,並撰書<br>成冊。                                                   |
| 仁性                              | 咸豐十年<br>(1860) | 台南士紳捨宅建寺,仁性前來募款興建。                                                         |
| (未詳名)                           | 道光至同治間         | 募捐化緣引紛爭,遭官府遞解回籍。                                                           |
| 化閏                              | 光緒七年<br>(1881) | 來臺募款,有廩生施士沅妻吳氏、候補<br>縣丞毛文藻妻等官眷拜其為師。                                        |
| 蕭本明、盡智、德潤、禁清、源寶                 | 光緒十四年 (1888)   | 新竹士紳林汝梅倡修靈泉寺,邀蕭本明<br>負責改建,後改名為「長清寺」,並任住<br>持,後遭官方懷疑買賣私鹽,被驅逐內<br>渡。         |
| 清念                              | 1924年2月        | 臺南開元寺僧人慎淨,偕同清念游基隆<br>靈泉寺。                                                  |
| 志圓                              | 1924年10月       | 駐錫於基隆月眉山靈泉寺,宣講佛經數<br>日,後改駐於萬華龍山寺。                                          |
| (未詳)                            | 1927年5月        | 苗栗大湖法雲寺「臺灣阿彌陀佛會」,於<br>農曆四月八日佛誕日,開彌陀大戒法<br>會,傳彌陀戒七天,會方邀請鼓山、普<br>陀山法師來臺傳授戒規。 |
| 光佑、學靜<br>(光佑為法<br>兩寺達圓方<br>丈之徒) | 1927年10月       | 遊歷福建後渡臺考察佛教規例,十三日<br>大稻埕許松英等人假王義興商店開餞別<br>宴,十五日搭船回國。                       |

附錄二、光復前臺灣僧俗二眾赴普陀山一覽表

| 姓名                      | 赴往時間             | 行程與活動                                                        |
|-------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------|
| 林汝梅、林 修梅                | 光緒十二年<br>(1886)  | 赴龍虎山面訪六十一代張天師,途經普陀<br>山朝聖。                                   |
| 林孝                      | 光緒初、中期           | 兩度赴普陀山禮佛。                                                    |
| 溫德貴                     | 明治三十四年<br>(1901) | 赴大陸督刻鸞書,並至龍虎山向張天師求<br>符,途經普陀山進香。                             |
| 陳漱及女弟<br>子              | 明治三十九年<br>(1906) | 赴普陀山朝聖,拜法丽寺住持通慧為師,<br>授法號「根傳」,其道場淨業寺便屬其派<br>下。               |
| 陳漱、鄭毓<br>臣、鄭玉釵          | 明治四十年<br>(1907)  | 迎奉新竹竹蓮寺觀音至普陀山進香,鄭毓<br>臣與法雨寺僧人子清相善並留詩應和。                      |
| 洪以南                     | 明治四十三年<br>(1910) | 赴普陀山禮佛。                                                      |
| 善慧、劉金 清                 | 明治四十四年<br>(1911) | (未詳)                                                         |
| 孫心源                     | 大正元年<br>(1912)   | 赴普陀山參禪學佛。                                                    |
| 成圓                      | 大正八年<br>(1919)   | 赴普陀山迎奉觀音佛像至台南開元寺。                                            |
| 鄭拱辰、鄭<br>肇基、周維<br>金、本圓等 | 大正九年<br>(1920)   | 經志圓和尚引領進香禮佛,鄭拱辰於悅嶺<br>禪院大方佈施、於法兩寺設千佛齋供僧、<br>會見普濟禪院連曦方丈並捐銀贈香。 |
| *邱澤民                    | 大正十二年<br>(1923)  | 於新店建「元一講堂」,供普陀山觀音,或<br>為先前赴普陀山進香時所迎。                         |
| 新竹竹蓮寺                   | 大正十三年<br>(1924)  | 迎奉竹蓮寺觀音至普陀山進香。                                               |
| *許松英                    | 昭和元年<br>(1925)   | 赴普陀山進香。                                                      |
| *鄭拱辰                    | 昭和十一年<br>(1936)  | 迎奉新竹竹蓮寺觀音至普陀山進香。                                             |
| 莊玉坡                     | 昭和十二年<br>(1937)  | 参加法雨寺七天水陸法會,受戒於法雨寺<br>副方丈惠寬門下。                               |

說明:有標注「\*」者,意為未確定成行否。

#### 引用書目

- 一、原典文獻
- 1. 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,臺北,博揚出版社,2010年5月,第二輯,33冊。
- 王見川、李世偉等編,《民間私藏臺灣宗教資料彙編》,臺北: 博揚出版社,2009年3月,第一輯,34冊。
- 不著撰人,《清季申報臺灣紀事輯錄》,收於《臺灣文獻叢刊》, 247種,取自「中研院漢籍電子資料庫」。
- 4. 不著撰人,《能學師父五十二歲的紀念影集》,高雄:新超峰 寺,1990年。
- 5. 吳子光,《一肚皮集》,收於高志彬主編,《臺灣先賢詩文集彙刊》,第三輯,臺北:龍文出版社,2001年。
- 6. 周維金,《大陸遊記》,作者自印發行,1930年10月。
- 7. 林豪編纂,《澎湖廳志稿》,光緒十八年抄本,收於《中國方志 叢書·臺灣地區》,第19號,臺北,成文出版社印行。
- 8. 徐壽,《全臺寺院齋堂名蹟寶鑑》,1932年。
- 9. 莊英章編纂,《新竹市志》,新竹市政府編印,1997年。
- 10. 施德昌,《紀元二千六百年紀念臺灣佛教名蹟寶鑑》,昭和十六 年(1941)。
- 11. 施瓊芳著,黃典權點校,《石蘭山館遺稿》,收於高志彬主編,《臺灣先賢詩文集彙刊》,第一輯,臺北,龍文出版社,1993年。
- 12. 連橫,《雅言》,收於《臺灣文獻叢刊》,166種,取自「中研院 漢籍電子資料庫」。
- 13. 連橫;《雅堂文集》,收於《臺灣文獻叢刊》,208種,取自「中研院漢籍電子資料庫」。
- 14. 煮雲法師,《南海普陀山傳奇異聞錄》,臺中,淨願寺印經會, 1994年。

- 15. 《漢文臺灣日日新報》
- 16. 《臺灣日日新報(漢文版)》
- 17. 鄭毓臣,《浯江鄭氏家族》,採陳澤主編,《影本浯江鄭氏家乘》版,臺中,臺灣省文獻會,1978年6月。
- 18. 釋煮雲,《煮雲法師全集》,高雄,鳳山佛教蓮社,1988年。

#### 二、近人論著

- 1. 丁敏,〈煮雲法師的佛教經驗與佛教事業〉,《中華佛學學報》, 12期,1999年。
- 2. 于君方著,陳懷宇、姚崇新、林佩瑩譯,《觀音—菩薩中國化的 演變》,台北,法鼓文化出版社,2009年7月。
- 3. 王見川,〈光復前新竹市的佛寺、齋堂與普陀山〉,《竹塹文獻》,38期,2007年4月。
- 4. 王見川,〈從新史料看清代臺灣佛教〉,《圓光佛學學報》, 18 期,2011年12月。
- 5. 王見川,〈光復前一善堂、證善堂與新竹大家族:兼談周維金 《大陸遊記》〉一文,《竹塹文獻》,38期,2007年4月。
- 6. 王見川,〈清末日據初新竹的道士與張天師:兼談其時臺灣北部 宗教人物的「龍虎山朝聖」〉,收於黎志添主編,《十九世紀以來 中國地方道教變遷》,香港:三聯書店有限公司,2013年。
- 7. 仇德哉,《臺灣廟神大全》,臺北:作者自印發行,1985年10月。
- 8. 朱蔣元,《臺灣佛寺名剎》,臺北,華宇出版社,1988年。
- 9. 江燦騰,《日據時期臺灣佛教文化發展史》,臺北:南天書局, 2001年。
- 10. 李世偉、王見川,〈日治時期臺灣佛教的認同與選擇—以中臺佛教交流為線索〉,收於李世偉,《臺灣佛教、儒教與民間信仰—李世偉自選集》,臺北:博揚出版社,2008年。

- 11. 李世偉、〈臺灣觀音感應故事及其宗教意涵〉、收於李世偉、《臺灣佛教、儒教與民間信仰—李世偉自選集》、臺北:博揚出版社,2008年。
- 12. 宮本延人,《日本統治時代における台灣寺廟整理問題》,奈良: 天理教道友社,1988年4月。
- 13. 徐亞湘,《日治時期中國戲班在臺灣》,臺北:南天書局,2000 年。
- 14. 陳清香,〈大溪齋明寺的傳承宗風〉,《中華佛學學報》,13期, 2000年
- 15. 趙洪英、徐亮、〈普陀山觀音信仰的歷史、傳說及其影響〉、《民 俗曲藝》、138期、2002年12月。
- 16. 鄭寶珍,《日治時期客家地區鸞堂發展:以新竹九芎林飛鳳山代 勸堂為例》,桃園:中央大學歷史研究所碩士論文,2008。
- 17. Michael Saso, *The teachings of Taoist Master Chuang*(New Haven:Yale University Press)臺北,南天書局,1978年複印本。
- 18. Paul R. Katz, "An Unbreakable Thread? Preliminary Observations on the Inter-action between Chinese and Taiwanese Religious Traditions under Japanese Colonial Rule",《臺灣宗教研究》,11卷2期,2012年12月。