## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

# 論敦煌文獻對中國佛教文學研究的 拓展與面向

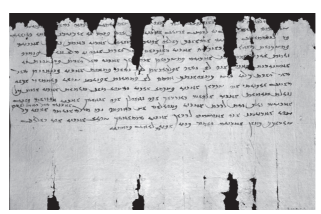
鄭阿財 南華大學敦煌學研究中心榮譽主任

# 一、前言

1900年敦煌莫高窟藏經洞重見天日,為數約六萬卷的唐、五代 寫本文獻震鑠中外學界,成為中國近代學術史上最受矚目的大事。 緊接著,以敦煌文獻為核心的研究便快速發展,「敦煌學」這一門 新興的國際顯學因而產生。百年來,敦煌學的研究領域也從初期的 文獻整理,不斷的擴展到石窟藝術、地理歷史、考古遺跡等等。

回顧敦煌學的發展,「寫本文獻」的整理研究最為根本。由於 敦煌文獻抄寫年代時間跨度長,約自西元四世紀至十一世紀初;內 容題材廣泛,除了佛教經典以外,舉凡道教、景教、摩尼教、祆教

與儒家經典、歷史地 理、童蒙書、社會、 社會、 社會、 社會、 法律、政治、 歷史、 法律、政治、 曆算書、 為書、 類書書、 類書書、 第四十二學術與文化。



敦煌出土的粟特文古信札

# 佛先山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

在這些龐雜的敦煌文獻中,就中國文學的立場來看,其中最重要的門類,主要為敦煌變文、敦煌曲子詞、王梵志詩、敦煌詩歌等文學作品。而敦煌學研究的文學研究較早開始,成就最出,成果也最豐碩,1不但陸續有整理校錄的文本出版,同時也有系統深入的研究論著產生。近年更隨著研究內容的深入、研究隊伍的壯大,許多研究門類也從最初的零星散漫,逐漸趨向於系統,研究概念與理論也紛紛從隨興自發而走向自覺深究。這其中,「敦煌文學」的研究便是重要的一環;在此基礎上,「敦煌佛教文學」研究的發展,也漸受重視,不斷的提升。

葛兆光在〈重理中國宗教與文學之因緣〉一文中說:「二〇年代以來,白話文學成為話題,又適逢敦煌文獻逐漸面世,這一轟動世界的發現引起了國際學界對於佛教與佛教文學的注意,大量變文俗講資料又恰恰對應了當時掙脫傳統文學、為白話文學尋根溯源的潮流,於是關於宗教與文學關係的研究,就不僅是宗教研究的話題,逐漸也成了文學研究的話題。」²這段話,既指出了宗教與文學的關係,也道出敦煌文獻的發現,促進了佛教文學研究發展的時代因緣與契機。

# 二、「敦煌佛教文學」課題的形成

敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展,首先是「敦煌佛教文學」

<sup>1.</sup> 鄭阿財與朱鳳玉合編的《1908-1997 敦煌學研究論著目錄》(漢學研究中心, 2000年4月)、《1998-2005 敦煌學研究論著目錄》(台北:樂學書局,2006 年8月),所錄中、日文的敦煌文學研究論著便多達2,496篇之多。

<sup>2.</sup> 葛兆光:〈重理中國宗教與文學之因緣〉,《華學》第2輯,1996年12月, 頁218-226;後收入葛兆光:《中國宗教與文學論集》,北京:清華大學出版社, 1998年8月,頁1-19。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

課題的形成。按:「敦煌佛教文學」一詞的提出,較早是日本金岡照光(1930-1991),他在1974年以《敦煌の佛教文學》為題作了一次演講,³演講內容主要談論的是敦煌變文,對於變文以外的「敦煌佛教文學」並未涉及,也未對「敦煌佛教文學」提出任何概念與範疇的界定。儘管如此,卻是較早正式公開使用「敦煌佛教文學」一詞的學者。

1991年,敦煌研究院文獻所研究員汪泛舟發表了〈敦煌佛教文學儒化傾向考〉4一文,文中以敦煌〈降魔變〉等佛教講唱文學、王梵志詩、〈百歲篇〉等敦煌佛教題材的詩歌和佛曲,以及碑銘、齋文、祈福文等佛教寺廟文學雜著作品為例,藉以揭示敦煌歷史上佛教傳播時,與儒家相融的現象。這篇短文對敦煌佛教文學也未作出界定,但從其援引的〈降魔變〉、〈破魔變〉、《父母恩重經講經文》、〈故圓鑒大師二十四孝押座文〉等敦煌佛教講唱文學,敦煌佛教題材的詩歌王梵志詩、〈百歲篇〉等,還有〈太子贊〉、〈十二時〉等佛曲作品,以及〈亡文〉、〈齋文〉、〈慶幡文〉、〈祈福文〉、〈追福文〉等敦煌寺廟文學,不難看出其所謂的「敦煌佛教文學」,當是指敦煌文學中有關佛教題材的作品。

1995年周丕顯(1934-1997)發表了名為〈敦煌佛教文學〉5的專文,文中以敦煌藏經洞發現的佛教文學為研究主體,說明敦煌佛教文學在其特殊地理位置牽引下,所彰顯出的文書研究之重要性。

<sup>3.</sup> 金岡照光:〈敦煌の佛教文學〉,《三康文化研究所報》9,1974年3月,頁 5-27。

<sup>4.</sup> 汪泛舟, 〈敦煌佛教文學儒化傾向考〉, 《孔子研究》, 1991年第3期, 頁 85-91。

<sup>5.</sup> 周丕顯,《敦煌文獻研究》,蘭州:甘肅文化出版社,1995年6月。

# 佛光山 人向佈義 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

同年,曲金良出版《敦煌佛教文學研究》<sup>6</sup> 專書,除論述「佛教文學 因素及其在敦煌的聚結」外,仍是以敦煌佛教講經文為主,兼及敦 煌佛教曲子詞、佛教詩歌、王梵志詩等,同時還討論了敦煌佛教劇 本問題。

2001年,邵文實〈敦煌佛教文學與邊塞文學〉、2005年王曉平 《遠傳的衣缽:日本傳衍的敦煌佛教文學》<sup>7</sup>等論著紛紛出現,說明 了「敦煌佛教文學」概念不但成形,且已然成為敦煌學研究的熱點。 不過,這些題名為「敦煌佛教文學」的論著,內容卻未碰觸「敦煌 佛教文學」的界定。儘管如此,但明顯的透露出「敦煌佛教文學」 受到重視的訊息,且逐漸從「敦煌文學」、「中國佛教文學」中突 顯出來,甚至形成獨立的研究範疇。

倘若我們遵循「敦煌文學」的概念與範疇來看,則所謂的「敦煌佛教文學」,當指「保存或僅存於敦煌遺書中的唐、五代宋初四百多年間的佛教文學作品」。敦煌文學與敦煌佛教文學的交集,也就是既要合乎敦煌文學,又要合乎佛教文學。

我們主張強調「佛教文學」是以佛教思想為精神,以文學類別 為載體的文藝創作,其作者跨越僧、俗兩界,作品有雅也有俗。所 以「敦煌佛教文學」的研究視野,相較於一般傳統文學的研究,除 了注重「敦煌」文獻的獨特性外,更要注意佛教的自覺性,以及文 學的創作性。

雖然敦煌文學、敦煌佛教文學的概念釐清,與名詞的提出時間

<sup>6.</sup> 曲金良,《敦煌佛教文學研究》,台北:文津出版社,1995年10月。

<sup>7.</sup> 邵文實,〈敦煌佛教文學與邊塞文學〉,《敦煌學輯刊》,2001年第2期, 頁24-31;王晓平,《遠傳的衣缽:日本傳衍的敦煌佛教文學著》,銀川:寧 夏人民出版社,2005年5月。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

較晚,但隨著敦煌文獻的發現與公布,敦煌佛教文學作品本體的研究時有所見,其中有關變文的整理與研究最早開始,也最具成果,而且不論從中國文學的立場,或中國佛教文學的立場來看,敦煌藏經洞所發現的這批材料,最受矚目的還是首推絕傳已久的講唱「變文」。

由於變文的發現,解答了中國俗文學史上許多疑案,因此自發現以來,即成為海內外研究敦煌文學的焦點。「變文」是佛教通俗講經及其演化的講唱文學;是佛教徒「揭示或鼓吹佛教教理而有意識地創作的文學作品」,是不折不扣的「佛教文學」,既是僅保存於敦煌藏經洞文獻中的一種佛教文學,更是「敦煌佛教文學」的代表,但絕非是「敦煌佛教文學」的全部;變文只是其中較為突出而鮮明的部分。敦煌佛教文學有其更為寬廣的內容與面相。

回顧敦煌學的研究歷程,初期大都基於文獻學的立場來進行整理與研究,因此,主要多以序跋、校錄為主,敦煌文學研究也是如此,囿於藏卷的公布,獲睹不易,研究的文獻多局限於個別寫卷或作品。之後,則是在文獻的基礎上逐漸展開文體的考述、內容的探究,其中,從佛教文學主體、佛教視角出發的尚不多見,大多或單從佛教教理入手,而忽視其文學特質;或僅從傳統文學形式入手,而忽略其佛教意涵。整體而言,即使偶有根據這些作品展開與佛教關係之論述,也大抵僅為個別作品中,有關佛教題材或思想意涵之探究而已,其進路仍多從傳統文學觀點出發,缺乏系統,且少有著眼於佛教文化的視野與面向。

# 三、敦煌佛教文學與中國佛教文學研究面向的拓展

作為世界性古老宗教的佛教,信仰、崇拜、修行、傳道、弘法

# 佛光山 人向佈款 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

是其宗教活動的主體,文學則是依附在這些活動當中,是為活動過程中的表現。具體說,佛教文學就是作為頌讚教主、莊嚴道場、體悟修道、弘法布教的載體;換言之,佛教文學是佛教徒藉文學為媒介,以遂行教義、教法傳播的文學。然過去中國佛教文學研究,多半是就傳統文學文獻的視角進行梳理與探討,因此,研究偏向於傳統文學中涉及佛教思想的作品,而未能將佛教文學立足於佛教修行、禮拜、傳法、布道等活動的原生態來進行研究,以致於流於平面,被視為傳統文學的附庸。

敦煌文獻是中國中古文化的活化石,敦煌為佛教聖地,發現文獻的莫高窟藏經洞屬於佛教的洞窟,其所發現的文獻百分之九十以上與佛教有關。除了經、律、論等佛教典籍外,同時也有為數可觀的唐、五代寺院文書,可說是當時佛教寺院實際活動的全紀錄,是研究唐代寺院文化具體而寶貴的第一手材料,也提供了中國佛教文學研究各個面向的直接材料。

筆者在《敦煌佛教文學研究》<sup>8</sup>一書中,曾參考日本澤田瑞穗的提法,將敦煌佛教文學分為以讚頌佛教內容為主的「讚頌文學」;以釋徒自身修道、證道經驗為主的「自證文學」;及以形式內容作為傳教弘法之用的「弘傳文學」三類進行分論<sup>9</sup>。以下就敦煌佛教文學文獻的實際情形,依此三類,略述其對促進中國佛教文學研究拓展面向之一二。

<sup>8.《</sup>講座敦煌—敦煌佛教文學·第一章緒論》,甘肅教育出版社(校樣),2014 年出版。

<sup>9.</sup> 日本澤田瑞穂《佛教と中国文学》(東京:國書刊行會,1975年)一書的題記中,曾將佛教文學分作:對佛法僧三寶讚頌的「讚頌文學」;專注於自我心靈層面時所產生的「自證文學」;以及指向於不特定多數對象弘法的「唱導文學」等三類。此一分法的提出,不論從佛教或文學的立場來看,均有其一定的意義。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

## (一) 有關讚頌文學

佛教的讚頌文學是指讚頌佛法僧三寶的文學,包括頌揚佛德之 讚歎歌曲;歌詠佛法甚深微妙之詩文;讚頌高僧以為學佛典範的莊 嚴文體。

按:讚頌是印度古代社會生活禮儀中一種隆重的禮敬形式。古 代印度十分重視歌詠、讚歎,「以入弦為善」,「以歌歎為貴」, 視讚頌為禮制,用於重要場合的禮敬儀式中。<sup>10</sup> 佛經中大量的偈頌 歌讚,即為禮佛、頌佛的唱辭。後世佛教徒更以偈頌讚佛,遂逐漸 發展成一種專門文體。

中國佛教的「讚頌文學」,最早可推至南北朝時期漢譯佛經中的「讚歎」、「讚頌」與「偈贊」,其形式早期為五言、七言與散文,後來演變為整齊的四言,這種形式的轉變可能受到中國史傳文學中

「贊」的影響。尤其中古 時代於民間廣泛流行,用 以宣教勸善,並隨着佛教 與中國民眾禮佛的普遍化 不斷融合,而漸趨流行。 唐、五代宋初的民間佛教 普遍,讚頌作品曾經大量 道作,然而由於受到傳統 文學觀念的影響,未受重



《佛名經》殘卷

<sup>10.</sup> 梁·僧佑所著《出三藏記集》卷十四〈鳩摩羅什傳第一〉:「天竺國俗甚重文藻,其宮商體韻,以入弦為善。凡覲國王,必有贊德;見佛之儀,以歌歎為貴。經中偈頌,皆其式也。」

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

視而任其流散。敦煌文獻中保存為數可觀的佛教讚頌文學作品,反 映了佛教傳入中國後,因應佛教在中土的傳播與實際應用而產生的 作品,正可彌補此一缺憾。

詳審敦煌佛教讚頌的特色,大體來說迂迴而不迫切,歌詞亦反復而成聯章,而音聲則多齊和而成妙音,且每每合奏管弦而帶有音樂曲調,<sup>11</sup> 主要是以一種貼近世俗的角度,用來勸人讚佛、誦經、宣揚佛教。其內容主題包括讚佛成道、讚佛子出家、讚西方淨土或佛教聖地、讚頌佛典等方面。如:〈太子贊〉(S.0126、S.2204、S.4654v、S.6537v、P.3645v、P.4017、BD07676(北圖8441、皇76 v)與BD06780(北圖8436、潛80));〈辭阿娘贊〉(S.4634vb)、〈辭娘贊文〉(S.5892g)、〈辭父母贊〉(S.6631v)、〈出家贊〉(S.5539c、S.5572c);〈西方淨土贊〉(P.3645vb)、〈大乘淨土贊〉(S.5569a、S.5473b);〈五台山贊〉(S.5473、P.3843)、〈五台山聖境贊〉(S.4504vb);〈金剛經贊〉(S.5464b、P.2039、P.2277、P.6923v、刀×.00296)。

此外,還有讚揚高僧與居士的贊文,例如: S.6631vi〈唐三藏贊〉; S.0276v〈佛圖澄羅漢和尚贊〉; S.0276、S.6631v、P.2680 與 P.4597〈羅什法師贊〉; S.6631v、P.2680、P.3727〈義淨三藏法師贊〉; P.2104v、S.4036〈禪月大師贊念法華經僧〉; S.1774v、P.3727、P.2680〈寺門首立禪師頌〉等。

自從敦煌文學的發展與敦煌佛教文學的興起,此類作品開始受到較全面的認識,並紛紛研究,發為論文。如:入矢義高〈太子修

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

道贊〉<sup>12</sup>、上山大峻〈敦煌出土〈淨土法身讚〉について〉<sup>13</sup>、川崎ミチコ〈佛母讚管見〉<sup>14</sup>、杜斗城《敦煌所見〈五台山圖〉與〈五台山讚〉》<sup>15</sup>,與〈關於敦煌本《五台山讚》與《五台山曲子》的創作時代問題〉<sup>16</sup>等篇章,都是關於敦煌佛教「讚」的研究。

其中,特別是圍繞著法照和尚念佛讚的研究,更是一時熱點,如:佐藤哲英〈法照和尚念佛讚の紙背文書について〉<sup>17</sup>、〈法照和尚念佛讚——文本並解說〉<sup>18</sup>、〈法照和尚佛讚について〉<sup>19</sup>,與〈法照和尚念佛讚解說〉<sup>20</sup>、施萍婷〈法照與敦煌文學〉<sup>21</sup>、程正〈法照撰《淨土法身讚》の依據文獻について〉<sup>22</sup>等,這些研究除涉及法照的著述、傳記、主張的教義系統,與其對後來佛教的影響,更

<sup>12.</sup> 入矢義高: 〈太子修道贊〉,《墨美》62,1937年。

<sup>13.</sup> 上山大峻:〈敦煌出土《浄土法身讚》について〉,《真宗研究》21,1976 年12月,頁62-71。

<sup>14.</sup> 川崎ミチコ: 〈佛母讚管見〉, 《東洋學論叢》41,1988年3月,頁119。

<sup>15.</sup> 杜斗城:〈敦煌所見《五台山圖》與《五台山贊》〉,《敦煌吐魯番文獻研究》, 蘭州:蘭州大學出版社,1995年8月,頁391-401。

<sup>16.</sup> 杜斗城:〈關於敦煌本《五台山贊》與《五台山曲子》的創作時代問題〉,《敦煌學輯刊》,1987年第1期,總11期,1987年6月,頁50-55。

<sup>17.</sup> 佐藤哲英,〈法照和尚念佛讚の紙背文書について〉,《佛教學研究》5,1951年6月,頁71-72。

<sup>18.</sup> 佐藤哲英:〈法照和尚念佛讚——文本並解說〉,《龍大圖書館山內文庫慶 華叢書》,京都:京都慶華文化基金會,1951年。

<sup>19.</sup> 佐藤哲英:〈法照和尚佛讚について〉上,《佛教史學》第3卷第1期, 1952年6月,頁42-64;〈法照和尚佛讚について〉下,《佛教史學》第3卷 第2期,1952年10月,頁38-48。

<sup>20.</sup> 佐藤哲英:〈法照和尚念佛讚解說〉,《西域文化研究》1,京都:法藏館,1958 年 3 月,頁 42 -44。

<sup>21.</sup> 施萍婷: 〈法照與敦煌文學〉, 《社科縱橫》1994年第4期,1994年, 頁 12-14。

<sup>22.</sup> 程正:〈法照撰《淨土法身讚》の依據文獻について〉,《印度學佛教學研究》第53 卷第1號,2004 年12月,頁175-177。

# 佛先山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

特別突出淨土念佛讚的研究。

整體來看,敦煌佛教讚頌研究的發展,激發了學界對中國讚頌文學的關注,也推動了研究者對於中國佛教經典與文學中,讚頌文學的析論與探究,陸續撰文探究。如陳明〈漢譯佛經中的偈頌與讚頌簡要辨析〉、孫尚勇〈中古漢譯佛經偈頌體式研究〉、黃毅潔〈漢魏六朝佛典佛教讚研究〉等。<sup>23</sup>

## (二)有關自證文學

「自證文學」是中國佛教文學的特色。佛教中國化、世俗化最為成功的禪宗、淨土宗,是漢傳佛教中最具獨特性的兩個宗派。在中國佛教文學中,這兩宗派的表現也最為突出而鮮明,特別是唐宋時期,禪門弟子在修習過程中,專注於自我心靈所產生的證悟發為詩偈的文學作品,相當獨特而豐富。這種將悟道解脫之歷程與心境寓托於外界之萬象,以比喻、象徵的文學手法來表達,形成禪師的詩偈、讚頌;與禪師開悟之言行記錄而成的語錄、燈錄等作品,均是中國佛教獨特的禪門文學,此類文學就功能論可稱之為「自證文學」。

禪宗的發展歷程,眾所周知,初期特別講究內證,也就是極力主張「內證禪」,其方法是自我體認和師徒間之參究;隨著禪宗在中國的發展,歷經晚唐、五代到北宋,禪宗的面貌產生了明顯的改變,也就是由過去不立文字的「內證禪」,逐漸演變成不離文字的「文字禪」,其方法主要以文字、言語來解說禪法,這也就是一般

<sup>23.</sup> 陳明:〈漢譯佛經中的偈頌與讚頌簡要辨析〉,《南亞研究》2,2007年;孫尚勇:〈中古漢譯佛經偈頌體式研究〉,《普門學報》,2005年,頁181-220;黃毅潔:〈漢魏六朝佛典佛教讚研究〉,國立中正大學中國文學所碩士論文,2010年9月。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

所認知唐代禪學與宋代禪學的顯著區別。

事實上,唐代禪門通過語言文字習禪、教禪;甚至透過語言文字衡量迷悟以及得道深淺的情形時有所見。歷代祖師的傳法偈,乃至六祖惠能「菩提本無樹」更成膾炙人口的美談。可見北宋時注重經由學習經典而達到認識轉變的文字禪確立前,禪門已有各種文學形式的禪師偈頌、詩僧藝文用以表達修道體悟的文化現象。在敦煌文獻未大量公布前,人們僅能從《景德傳燈錄》、《五燈會元》等傳世禪籍中捕捉一二,之後《祖堂集》的發現,此類作品更為大家所關注。24 今敦煌文獻中保存著為數可觀禪宗發展過程中的修道偈、證道歌、傳法偈等各類「自證文學」,更提供禪宗發展史上由「內證禪」過渡到「文字禪」漸進的歷程與脈絡,也豐富佛教自證文學的內容。

敦煌佛教文獻的發現,從佛教史的觀點來看,以禪宗文獻、

中唐新譯經論、中世註疏、偽經,以及寺院文書最為重要。因敦煌未受會昌法難的影響,因而保存有相當多八世紀的禪宗文獻,關係禪宗發展的歷史極為珍貴,最受矚目。此外,還有相當豐富的佛教自證文學文獻,如:〈亡名和尚絕學箴〉(S.2165a、S.5692c)、〈息心銘〉(收於 S.2054《楞伽師資記一卷》中)、僧燦〈信心銘〉



敦煌出土的唐代《金剛經》(868),是現 存最早的印刷品之一,藏於大英圖書館。

# 佛光山 人向佈義 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

P.4638b、〈禪門祕要訣〉(P.2104vd、S.4037a); 合抄於 P.3591 的洞山和尚〈神劍歌〉、青剉和尚〈誡後學銘〉、丹遐和尚〈翫珠 吟〉。〈青峰山和上戒肉偈〉(S.2165b)、〈先洞山和上辭親偈〉 (S.2165c)、〈先青峰和上辭親偈〉(S.2165e); 合抄於 S.2165v 的〈思大祖坐禪銘〉與〈龍牙和上偈〉;〈臥輪禪師偈〉(S.5657、S.6631、P.4597)與〈臥輪禪師看心法〉(S.1494)等。

此外,還有不少禪僧的「修道偈」,包括了定格聯章類的〈五 更轉〉類、〈十二時〉類、〈行路難〉類、〈百歲篇〉類等,<sup>25</sup>以 及象徵「禪門師徒之間佛心相承(以心傳心)的『傳法偈』」<sup>26</sup>,如: S.1635〈泉州千佛新著諸祖師頌〉讚頌各代祖師的頌文中,含有數 量頗多且內容豐富的傳法詩偈,甚受學界關注。<sup>27</sup>

敦煌佛教自證文學文獻的發現與引發的相關研究,促使原本對於禪宗證道歌、傳法偈等一類已經關注的議題,更為深化且進一步關照體道、悟道、證道與傳道,不單單只是聚焦在六祖惠能與神秀傳法偈的研究;使中國佛教自證文學議題更為開闊,研究關照的面向更為系統而完備。如:吳言生《禪宗詩歌境界》28分別析論臨濟宗、為仰宗、曹洞宗等七宗的禪詩,指出禪宗詩歌對禪宗本心論、迷失論、開悟論、境界論的體證。蔡榮婷〈唐代禪宗讚研究〉、〈北

<sup>25.</sup> 參考鄭阿財:〈唐代佛教文學與俗曲——以敦煌寫本《五更轉》、《十二時》為中心〉,《普門學報》20,高雄:佛光山文教基金會,2004年3月,頁93-135;〈敦煌禪宗歌詩《行路難》綜論〉,《文學新鑰》3,嘉義:南華大學文學系,2005年7月,頁341-372。

<sup>26.</sup> 参考田中良昭編:《禪學研究入門》,東京:大東出版社,1994年。

<sup>27.</sup> 田中良昭:〈伝法偈に関する敦煌新出資料二種とその関係〉,《宗學研究》 3,1961年3月,頁106-111。此文便是討論敦煌傳法偈資料對於佛教傳法的 影響;石井修道:〈伝法偈の成立の背景に関する——考察》,《宗學研究》 22,1980年3月,頁199-205。此文則是針對傳法偈的研究成果。

<sup>28.</sup> 吳言生:《禪宗詩歌境界》,北京:中華書局,2002年10月。

#### 《人向作私》學報·藝文 | 第五期

宋禪宗「讚」的演變與發展〉<sup>29</sup>,羅宗濤〈全宋詩禪僧詩偈頌贊之考察〉<sup>30</sup>、周裕鍇〈宋代禪宗漁父詞研究〉<sup>31</sup>、陸永峰〈船子和尚與《撥棹歌》〉等<sup>32</sup>,或就唐宋時期禪宗讚進行全面的考察,或就《漁父詞》、《撥棹歌》探討其在宋代禪宗與禪師用以求道、悟道、傳道的意涵等。

## (三)有關弘傳文學

「弘傳文學」是指,向不特定的多數大眾進行弘法傳教的文學。 此類文學的功能與讚頌文學、自證文學,在中國的佛教傳播過程迥 然有別,禪宗、淨土宗與其他法門,都不乏有此類作品。這些被視 為文學之前,大抵附在實際的法儀中被演出,所以還具有法儀文學 的性格。比起讚頌文學、自證文學,其所關連的領域要廣得多。這 是中國佛教文學研究極其特殊而有趣的課題。

佛教弘揚佛法,宣傳教理,面對世俗大眾,為了吸引聽講,達 到宣傳效益,每每透過文學的表現手法與形式來進行。佛教東傳, 初期的傳播者主要是外來的高僧,他們傳播的方式,憑藉記憶口誦 經典,進而訴諸於文字。所以佛教初傳,經典翻譯乃首要之務。透 過經典翻譯的傳播,信眾有了憑藉可以展開誦習;但經典教義嚴肅、 佛理抽象,一般信眾既難閱讀,又難理解;為了廣開教義宣揚與教

<sup>29.</sup> 蔡榮婷:〈唐代禪宗讚研究〉,《唐代學術研討會論文集》,台北:里仁書局, 2008年11月,P1-18;〈北宋禪宗「讚」的演變與發展〉,收入《佛教文獻 と文學》,日本國際佛學大學院大學學術フロンテイア實行委員會、京都大學 人文科學研究所21世紀COE實行委員會編集,2008年9月,頁151-168。

<sup>30.</sup> 羅宗濤:〈全宋詩禪僧詩偈頌贊之考察〉,《玄奘人文學報》,2005年,頁 19-48。

<sup>31.</sup> 周裕鍇:〈宋代禪宗漁父詞研究〉,《中國俗文化研究國際學術研討會論文集》, 四川大學俗文化研究所,2002年9月。

<sup>32.</sup> 陸永峰:〈船子和尚與《撥棹歌》〉,《佛教文化》2004年10月。

# 佛先山人向佈衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

法的弘傳,便出現了註解、講說與圖像的展示。正因如此,佛教在中土遂快速發展,終使原自印度經由中亞傳入的宗教信仰,建構出 漢傳佛教的龐大體系,使其成為世界佛教的主體。

隋唐、五代,佛教在中國進入全盛時期。佛教的發展與傳播也 進入了由雅而俗的新階段。大型法會訴諸語言聲音的轉經、誦經與 說法、布教;民間村落法邑經幢鐫刻等造經活動,訴諸於視覺的造 像與繪製壁畫等圖像的傳播,使各階層與不同地域的信眾,得以有 緣接受。

因應這一階段的傳播對象,不論是識字而不便或無緣讀經的信眾;或不識字無法讀經的信眾,化俗法師透過語言,以講唱經文或俗曲歌讚唱頌的方式,來進行口頭的傳播。這些作為都遂行著佛教的中國化、世俗化,在宣唱佛理、開導眾生的唱導活動中「雜序因緣,旁引譬喻」,使內容趨於故事化,形式講唱文學化,逐漸形成中國佛教獨特的「唱導文學」。

過去對於此類文學甚少關注,主要由於傳世文獻少有載錄。 1900年敦煌藏經洞發現,大量的佛教講唱文獻重見天日,掀起了敦煌變文的研究風潮。學界在探討變文名義、起源、體制的同時,佛教「唱導」、「俗講」也就成為研究的焦點。除了唱導文學、俗講變文外,屬於佛教弘傳文學且具特色的,尚有「靈驗記」類的作品,多是過去傳統文學及中國佛教文學研究所未觸及,或是甚少探究的領域,於今看來,實為極具特色的中國佛教文學,其研究空間頗有開展,茲分別要略述之,以供參考。

# 1. 唱導文學

「唱導」是佛教齋集法會時,僧侶採用淺近的說教形式,來宣

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

傳教義、開導信眾崇奉佛教的傳播方法。中國自六朝以來,「唱導」 已成漢傳佛教重要而普及的弘傳活動,只是傳世典籍甚少載錄,以 致後世對其詳情不甚明了。

向達(1900-1966)在探索敦煌變文的起源,發表〈唐代俗講考〉一文的前後,日本佛教文學研究者筑土鈴寬(1901-1947)提出「唱導文藝」<sup>33</sup>一詞;民俗學者折口信夫(1887-1953)則提出了「唱導文學」<sup>34</sup>一詞,開啟日本民俗學、日本文學、佛教文學學者對「唱導」熱切的關注與探討。澤田瑞穗(1912-2001)更在1939年發表了〈支那佛教唱導文學の生成〉<sup>35</sup>長文,他一方面深受向達的影響,一方面繼承折口信夫所提出的「唱導文學」術語與觀念,分別從行乞、神異、祝願、梵唄、講經等,探討初期的唱導文學及寺院文藝唱歌與說話等基礎樣式,論述唐代俗講與變文以及佛教講經的演藝化,並從唐代變文、宋代說經,泝流到諸宮調、彈詞、鼓詞、道情、寶卷等後期俗講。

事實上,無論是中國的唱導或日本的唱導,其根本核心都在佛教的「唱導」,而且特別與漢傳佛教中唱導活動的發展與內容關係密切。最早對「唱導」一詞提出明確釋義的是梁·慧皎(497-554)。 他在《高僧傳》〈唱導論〉中說:「唱導者,蓋以宣唱法理,開導

<sup>33.</sup> 筑土鈴寛:〈唱導文藝としての百座法談〉,《文學》(講座附錄),1932 年7月,收入《筑土鈴寬著作集》第3卷,東京:せりか書房,1976年,頁 255-270。

<sup>34.</sup> 折口信夫:《唱導文学——序説として——》,日本文學講座第二卷,東京: 改造社,1934年8月,後收入《折口信夫全集》4,東京:中央公論社,1995 年5月。

<sup>35.</sup> 澤田瑞穂: 〈支那佛教唱導文學の生成〉,《智山學報》第13 卷、第14 卷, 1939、1940年。修訂後改題〈唱導文學の生成〉,收入於《佛教と中國文學》, 東京: 國書刊行會,1975年5月,頁1-66。

# 佛先山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

眾心也。」其釋義蓋以增字為訓來進行詮釋,意在彰顯「宣唱」與「開導」的特徵。此種釋名以彰義的解釋手法,言簡而義賅。實際上,「唱」既是帶頭引領,又是高聲宣唱;「導」則既是啟發引導,又是表達開示。

據《大方便佛報恩經》、《妙法蓮華經》、《阿育王經》等記載得知,印度早期所謂唱導者,可以是梵志、菩薩或比丘,而唱導活動也不限於「宣唱佛法」,因為六師徒黨的梵志,也是大眾唱導之師,且已有讚佛儀式的雛形。<sup>36</sup>

佛教傳入中國後,唱導活動既繼承印度的讚佛唱導,又有所發展與變化,且主要與齋會有關。東晉之後,唱導制度確立,六朝以來,唱導活動普遍流行。對此,慧皎以為:唱導「雖於道為末,而悟俗可崇」。因此特於其所撰的《高僧傳》中,為六朝以來以唱導聞名的高僧道照、曇穎等十餘人立傳,且與譯經、義解、神異、習禪、明律、遺身、誦經、興福等八科並列。這不但突顯了六朝以來唱導活動盛行之事實,也說明唱導活動在佛教傳播歷史上,具有重要的作用與貢獻。

不但如此, 慧皎更於〈唱導傳〉末, 專文對唱導進行論述, 首 開對「唱導」一詞的定義。他除了釋名以彰義外, 還原始以表末, 敷理以舉統的對唱導做出系統性的說明, 對唱導建構了完備的系統

<sup>36.</sup> 如《大方便佛報恩經》卷1云:「爾時,大眾中有十千菩薩,一一菩薩皆是 大眾唱導之師,即從座起,偏袒右肩,右膝著地,叉手合掌,而白佛言:『惟 願世尊加威神力,令我等輩得往娑婆世界,親近供養釋迦牟尼如來,並欲聽大 方便佛報恩微妙經典。』」是佛陀宣說佛法前,由菩薩——唱導之師,先行讚 佛儀式,從座起,偏袒右肩,右膝著地,雙手合掌,再讚歎佛陀神力。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

理論,此〈唱導論〉是研究者最常援引論述的根本文獻。<sup>37</sup> 根據慧皎《高僧傳》〈唱導傳〉及〈唱導論〉的記述,可見唱導活動主要出現在八關齋戒、禮懺齋會、薦亡會等場合。其目的在「宣唱法理,開導眾心」,內容則是宣唱佛名、依文致禮、陞座說法、明因果、辯齋意等。講經職事包括法師、都講、香火、維那和梵唄。

在這些活動中所使用的文學,包括:宣唱佛名時唱和佛、菩薩名的佛讚;受八關齋戒時使用的應用文、講經說法相關的文本;穿插於講經說法間「雜序因緣,傍引譬喻」的諸經緣喻因由;以及辯齋意之相關文書,如:咒願、表白、莊嚴、回向、發願等。今敦煌文獻中,保存大量此類佛教唱導活動所使用的文書。唐代道宣(596-667)所著之《廣弘明集》,也收錄不少南北朝的懺悔文、發願文、初夜文等一類「導文」,似可持與相互印證。

近年來,日本荒見泰史在長期研究敦煌講唱文學文獻的基礎上<sup>38</sup>,更嘗試以「唱導文學」概念來進行敦煌文學的研究,希望能由此探索出一條新的研究路徑。<sup>39</sup> 余意以為:用「唱導」來繫聯敦煌佛教文獻,可將唱導文、莊嚴文、表白、回向文、願文等各類相關文書,結合在以「唱導」活動為中心之下,使其依照一定的時序

<sup>37.</sup> 論曰:「唱導者,蓋以宣唱法理,開導眾心也。昔佛法初傳,于時齋集,止宣唱佛名,依文致禮。至中宵疲極,事資啟悟,乃別請宿德升座說法,或雜序因緣,或傍引譬喻。其後廬山釋慧遠,道業貞華,風才秀發。每至齋集,輒自升高座,躬為導首,先明三世因果,卻辯一齋大意。後代傳授遂成永則,故道照、曇穎等十有餘人,並駢次相師,各擅名當世。」

<sup>38.</sup> 荒見泰史:《敦煌講唱文學寫本研究》,北京:中華書局,2010年3月;《敦煌變文寫本的研究》,北京:中華書局,2010年11月。

<sup>39.</sup> 荒見泰史:〈敦煌的唱導文學文獻——以《佛說諸經雜緣喻因由》記〉為中心探討〉,此論文2009年11月13日於成都四川大學中國俗文化研究所主辦的「第三屆中國俗文化國際學術研討會暨項楚教授七十華誕學術討論會」發表,後收入《項楚先生欣開八秩頌壽文集》,北京:中華書局,2012年9月,頁48-61。

# 佛光山 人向佈款 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

與儀式有機地展現開來,成為一聲文並茂、莊嚴完備的佛教弘法活動,既可使龐雜凌亂的各類篇章斷卷能有所歸屬,並且能呈現出其在佛教唱導活動中的位置、功能與意涵。所以,從「敦煌唱導文學」整理與研究的經驗中,可啟發我們對佛教唱導文學審視的必要,進而拓展中國佛教文學的範疇。

#### 2. 俗講變文

弘傳功能的敦煌佛教文學中,最受學界矚目的當推「變文」一類的俗講文學。1929 年鄭振鐸率先確立了「變文」的名稱 <sup>40</sup>。1934 年向達為探索變文的起源問題,發表了〈唐代俗講考〉一文 <sup>41</sup>,除提出「俗講與唱導,論其本質,實殊途而同歸,異名而共實者爾」等觀點外,並提出「俗講文學」一詞,對其起源與演變進行探討,為中國講唱文學發展史提示了基本綱領,開啟中國講唱文學史的研究。

1938年鄭振鐸在《中國俗文學史》中,首立專章來討論敦煌寫本中的變文,他解說「變文」的涵義:「所謂『變文』之『變』,當是指『變更』了佛經的本文而成為『俗講』之意。」<sup>42</sup> 敦煌講經變文為「俗講」使用特有的文本,向達稱之為「俗講文學」當極妥適,然由於鄭振鐸以「變文」一詞統稱敦煌寫本中此類講唱文學,影響廣大,受到學界普遍的接受,「俗講文學」一詞則未能有效持

<sup>40.</sup> 鄭振鐸:〈敦煌的俗文學〉,《小說月報》20卷3號,1929年,頁475-496。

<sup>41.</sup> 向達〈唐代俗講考〉以為:「俗講與唱導,論其本質,實殊途而同歸,異名而共實者爾。」原載《燕京學報》第16期,1934年,頁1-13;修訂後,又刊於《文史雜誌》第3卷9期、10期合刊,1944年,頁40-60;後收入《唐代長安與西域文明》,北京:三聯書店,1957年,頁294-336。

<sup>42.</sup> 鄭振鐸:《中國俗文學史》,上海:商務印書館,1938年。

# 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

續的發展,致使後世大抵襲用「變文」來作為唐代俗講文學的專稱。 向達所提出的「俗講文學」一詞,則在不知不覺中被掩蓋了。

向達所謂的「俗講文學」,顧名思義指的是佛教「俗講」活動中的講唱文學,是「俗講」活動的產物。因此,要理解它的性質與內容,乃至歷史發展與演變,勢必先得對「俗講」有所釐清。然傳世文獻有關俗講的記載是既少又簡。所幸今所得見唐代日本僧人的記述中,尚有幾則相關的記述,有助於我們對俗講的理解。圓珍《佛說觀普賢菩薩行法經記》中清楚告訴我們,講經是佛教寺院弘法布教的主要活動,唐代講經因應聽講對象的不同,而有「僧講」與「俗講」的區別。<sup>43</sup>「俗講」是以在家世俗信眾為聽講對象的講經說法活動,其目的在勸信眾輸物以充造寺資,除佛教經義外,也可進一步講唱佛經中具故事性的內容,屬於推廣佛教世俗化的通俗講經,其所開講的內容則可從圓仁《入唐求法巡禮行記》的記述窺知一斑。<sup>44</sup>

唐代俗講須經官方允許,舉行的時間主要在三長齋月,即:每年的正月、五月、九月等,各為期一個月。俗講所開講的佛經,較

<sup>43.</sup> 圓珍《佛說觀普賢菩薩行法經記》:「言講者,唐土雨講:一、俗講,即年三月,就緣修之。只會男女,勸之輸物,充造寺資。故言俗講。(僧不集也。云云。)二、僧講,安居月傳法講是。(不集俗人類也。若集之,僧被官責。)上來雨寺事,皆申所司,(可經奏外申州也,一月為期。)蒙判行之。若不然者,寺被官責。(云云。)」收於《大正藏》,T.56,1108。

<sup>44.</sup> 圓仁《入唐求法巡禮行記》:「正月九日:五更時,拜南郊了。早朝歸城。幸在丹鳳樓,改年號——改開成六年為會昌元年。又敕于左、右街七寺開俗講。左街四處:此資聖寺令雲花寺賜紫大德海岸法師講《花嚴經》;保壽寺令左街僧錄三教講論賜紫引駕大德體虛法師講《法花經》;菩提寺令招福寺內供奉三教講論大德齊高法師講《涅槃經》;景公寺令光影法師講。右街三處:會昌寺令內供奉三教講論賜紫引駕起居大德文澈法師講《法花經》——城中俗講,此法師為第一;惠日寺崇福寺講法師未得其名。……從太和九年以來廢講,今上新開。正月十五日起首至二月十五日罷。」白化文、李鼎霞、許德楠校注:《入唐求法巡禮行記校注》,石家莊:花山文藝出版社,1992年,頁369。

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向



《法華經》變文

常見者有《法華經》、《涅槃經》、《金剛經》、《維摩語經》、《佛報恩經》等大乘經典,儀式大抵依循正式講經之儀軌,聽講對象為在家俗眾,因而語言淺白,內容通俗易懂。俗講的文本即所謂的「講經文」,是化俗法師俗講的底稿或聽講的

紀錄,稱為「俗講經文」,省稱「講經文」,也是最早的講唱變文。 今所得見敦煌寫本中的《長興四年中興殿應聖節講經文》(《仁王 護國般若波羅蜜多經講經文》)、《金剛般若波羅蜜經講經文》、《佛 說阿彌陀經講經文》、《妙法蓮華經講經文》、《維摩詩經講經文》、 《雙恩記》(《佛報恩經講經文》)、《佛說觀彌勒菩薩上生兜率 天經講經文》、《父母恩重經講經文》、《盂蘭盆經講經文》,便 是俗講文本的遺存。潘重規先生〈敦煌變文新論〉一文即說:

最早的變文,是引據經文,穿插故事,使之通俗化,既說 且唱,用以吸引聽眾。它的儀式是講前有押座文,次唱經 題名目。唱經題畢,用白話解釋題目,叫開題,開題後摘 誦經文,以後一白一歌,又說又唱,直至講完為止。進一 步的開展,是不唱經文,可以隨意選擇經文中故事,經短 的便全講,經長的便摘取其中最熱鬧的一段講。在正講前

# 佛光山 人向佈板 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

也還要唱出經題,所以這一種也仍是講經的一體,照例也 題作變文。<sup>45</sup>

又敦煌寫本 P.3849V 及 S.4417 有擬題《俗講儀式》的寫本,二件內容相同,其中記載《溫室經講經文》儀式有云:

夫為俗講,先作梵了,次念菩薩兩聲,說押座了。索唱《溫室經》。法師便唱釋經題了,念佛一聲了,便說開經了。便說莊嚴了,念佛一聲。便一一說其經題名字了。便說經本文了。便說十波羅蜜等了。便念佛贊了。便發願了。便又念佛一會了,便回發願,取散,云云。以後便開《維摩經》。

可見俗講活動是先以梵唱說押座文,接著念佛號(念觀世音菩薩三兩聲),然後唱經題,接著解釋經題;然後唱經文,接著解釋經文,直到終卷,然後發願取散。其中還穿插著「說莊嚴」、「念佛贊」、「發願」。根據俗講儀式及現存俗講經文的文本分析,可知俗講是唐代佛教世俗化、通俗化的弘法活動,俗講所使用的文學是「講經文」,包含了開題前的押座文與結束前的解座文,是「俗講文學」的核心。穿插的「莊嚴文」、「念佛贊」、「發願文」則是俗講活動中所使用的各種文學。

# 3、見證宣傳文學

敦煌文獻中性質屬於佛教弘傳文學的,除了唱導文學、俗講變文外,尚有「靈驗記」一類見證宣傳文學。

「靈驗記」是佛教信眾的宗教見證,也是僧人的宗教宣傳。因

<sup>45.</sup> 潘重規:《敦煌變文新論》,《幼獅月刊》49卷1期,1979年1月,頁18-41。

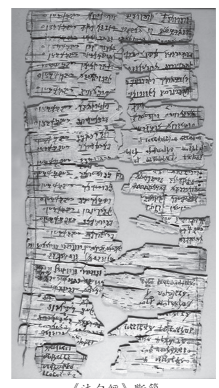
# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

此,自來將之歸屬於佛教史傳部。又 因其傳說性質,文士聽聞之後輒加採 錄,而發為筆記小說,故有將之歸 屬於子部小說類。可見靈驗記乃具宗 教與文學之雙重特性,可說是佛教 的弘傳文學。歷代佛典中也有如唐· 道宣《集神州三寶感通錄》之集結, 但因非關教理,以致未受佛學研究者 之重視;縱有小說志怪、靈異之姿, 唯一般視為輔教之具,故於文學研 究之中,也未能給予應有之關注。

對於佛教靈驗記的關注與研究, 主要也是因為敦煌文獻的發現有所 激發。1911年日本松本文三郎在〈敦



《法句經》斷簡

煌石室古寫經研究〉<sup>46</sup>一文中,特別介紹了北京所藏的〈懺悔滅罪金 光明經冥報傳〉,提到溫州張居道死而復生的靈驗故事,並判定〈懺 悔滅罪金光明經冥報傳〉乃唐代中國人所撰,屬藏外經典;唯其從 佛典文獻的角度注意到〈懺悔滅罪金光明經冥報傳〉的存在,尚未 注意到佛教文學的意義;只指出「其內容不過是一些與《金光明經》 之功德有關的怪談」而已。

真正正視敦煌佛教靈驗記文學意涵與價值的,則是陳寅恪先生。他在1928年為〈懺悔滅罪金光明經冥報傳〉所寫的跋中說: 「此經於佛教大乘經典中流通不為不廣,以其意主懺悔,最易動人

<sup>46.</sup>松本文三郎:《敦煌石室古寫經研究》,《藝文》第2年第5號、第6號,1911年。

#### 《人向作私》學報·藝文 | 第五期

故也,至滅罪冥報傳之作,意在顯揚感應勸講流通,遠托《法句譬喻經》之體裁,近啟《太上感應篇》之註釋,本為佛教經典之附庸,漸成小說文學之大國。蓋中國小說號稱附於長篇巨制,往往為數種感應冥報傳記雜糅而成。若能取此類果報文學詳稽而廣證之,或亦可為治中國小說史之一助歟。」<sup>47</sup>可謂慧眼獨具,一語道出了敦煌靈驗記在中國小說史的地位與價值。之後,1977年戴密微(Paul Demiéville)發表了〈唐代魂遊地獄故事——黃仕強傳〉<sup>48</sup>,為敦煌佛教靈驗記的文學研究進行開路奠基的工作。

八〇年代以後,隨著敦煌文獻的陸續公布與流通,兩岸學者對於此類文獻的整理與研究,更趨熱絡,發表論著篇章七十多篇。其中多為單篇文獻校錄,或簡介概述;筆者及楊寶玉的研究較為集中且具系統。楊氏自 1991 年以來,發表十七篇相關論文,大抵為敦煌靈驗記的文獻校註,近期結集為《敦煌本佛教靈驗記校注並研究》一書 49,蓋為敦煌靈驗記文本完整之整理,可供參考。

筆者自 1993 年以來,先後則有近二十篇相關論文,2010年,選擇其中部分篇章結集為《見證與宣傳──敦煌佛教靈驗記研究》一書 50,研究重點主要在於靈驗記所涉及之佛教信仰、文化等問題之探究,特別是從佛教文學的視角,發掘此類文獻之文學價值;並

<sup>47.</sup> 陳寅恪:〈《懺悔滅罪金光明經冥報傳》跋〉,《國立北平圖書館館刊》第2 卷第1號,1928年6月,頁58-59。

<sup>48.</sup>Paul Demiéville, "Une descente aux enfers sous T'ng, La biographie Houang che-k'ng《唐代魂遊地獄故事——黄仕強傳》, "udes d'historire et de literature chinoises offertes au Professeur Jaroslav Průšek",1977。

<sup>49.</sup> 楊寶玉:《敦煌本佛教靈驗記校注並研究》,蘭州:甘肅人民出版社,2009 年8月。

<sup>50.</sup> 鄭阿財:《見證與宣傳——敦煌佛教靈驗記研究》,台北:新文豐出版公司, 2010年7月。

# 佛光山 人向佈義 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

於〈敦煌佛教靈應故事綜論〉一文中,揭櫫敦煌靈驗記「可豐富唐、五代佛教小說的內容」、「可覘靈驗故事並經流傳的原貌」、「可資考察佛教疑偽經形成的原因」、「可藉以考察民間佛經流行的情況」、「可資尋繹民間信仰發展的脈絡」等五項研究意義,以為靈驗記研究之張本。

事實上,歷代各類靈驗故事層出不窮,各類靈驗記也隨時而生。如南宋淳熙元年有《金剛經感應事跡》(一名《金剛經感應傳》)、遼代《華嚴經感應記》<sup>51</sup>、明王起隆輯《金剛經新異錄》、明慶齡述《金剛經心經感應圖說》、清周克復纂《金剛經持驗記》、清王澤泩編集《金剛經感應分類輯要》、清《金剛經靈驗記》等,即使現在,民間依然隨處可見《觀世音靈感錄》、《觀世音靈感錄續編》,《金剛經靈異錄》等等。就性質而論,雖屬輔教之書;然就文學形式、內容情趣與寫作手法而論,實亦小說之流;即使以嚴謹的小說概念來衡量,至少可說是「準小說」。<sup>52</sup>

之後,紛紛引發傳世各類佛教靈驗記的研究,例如何佳玲《明 清金剛經靈驗記之研究》、林淑媛《慈航普渡:觀音感應故事敘事 模式析論》、劉亞丁《佛教靈驗記研究:以晉唐為中心》、謝宜君《比

<sup>51.《</sup>華嚴經感應記》,出自山西應縣木塔藏遼代寫本,載《文物》1982年第6期。

<sup>52.</sup> 李時人《全唐五代小說》,以近世以來人們對小說普遍的認識為界定唐人小說的基礎,並與何滿子多次討論,按照概括的十個標準為基礎來輯唐人小說。全書計正編 100 卷,外編 25 卷。正編輯錄的是合於標準的「唐五代小說」;外編輯錄的則是「在我們看來還沒有達到小說標準,但在某些方面具備了一些小說因素,或者說接近小說規範的敘事作品」。其正編卷 90 收錄敦煌寫本《黃仕強傳》,可見此類作品的寫作動機雖為宗教,然就內容與形式而論,視為小說當無疑問。參見李時人編校、何滿子審定:《全唐五代小說·前言》,陝西人民出版社,頁 10-13。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

較『觀世音應驗記』與『地藏菩薩像靈驗記』的說服策略》等。53

#### (四)有關佛教白話詩

除了上述「讚頌文學」、「自證文學」與「弘傳文學」外,敦煌文獻中,佛教通俗白話詩對中國佛教文學與中國文學的發展也極具影響力。唐代是佛教中國化、通俗化的關鍵期;禪宗、淨土宗則是佛教中國化最為徹底的宗派。唐代禪宗雖說「教外別傳,不立文字」,然而禪宗在中國文學的表現上,尤其是詩歌方面,實際上卻是「不離文字」。佛教偈頌的影響,表現在中國文學上,形成了特殊風格的白話詩,可說是中國詩歌發展史上的奇葩,特別是敦煌藏經洞發現的唐代通俗白話詩人王梵志的大量詩篇,以及種類不少的佛教勸善詩。彼等對中國詩歌與中國佛教文學的發展與普及,影響不可小覷。

## 1. 王梵志詩

王梵志詩是敦煌佛教詩中數量最多,也是敦煌文獻發現以來最 受矚目的,眾多學者從事整理、研究,造成風潮。

王梵志詩「不受經典,皆陳俗語」,在我國白話詩發展史上具有重要地位和深遠影響。項楚《唐代白話詩派研究》<sup>54</sup>中特別推崇,以為「通俗詩類」中的佛徒之作,以王梵志的詩最為重要。

<sup>53.</sup> 何佳玲:《明清金剛經靈驗記之研究》,國立中正大學中國文學研究所碩士論文,2003年;林淑媛:《慈航普渡:觀音感應故事敘事模式析論》,台北:大安出版社,2004年;劉亞丁:《佛教靈驗記研究:以晉唐為中心》,成都:巴蜀書社,2006年;謝宜君:《比較『觀世音應驗記』與『地藏菩薩像靈驗記』的說服策略》,國立清華大學中國文學系碩士論文,2007年。

<sup>54.</sup> 項楚、張子開、譚偉、何劍平:《唐代白話詩派研究》,成都:巴蜀書社, 2005年6月,頁109-183。

# 佛先山 人向桥衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

有關王梵志詩的寫卷,據今所得知,總計有四十多件,分別度藏於大英圖書館、法國國家圖書館、俄羅斯科學院聖彼得堡東方文獻研究所,以及日本奈良寧樂美術館、杏雨書屋。此外,敦煌寫卷《歷代法寶記》等歷代詩話、筆記亦存有王梵志詩之零篇散句。現存敦煌寫本各系抄本彼此不相雜廁,現象奇特,因此產生了「各本王梵志詩不是同一人創作」的設想;而以為王梵志詩應作「梵志體詩」,非一個人的作品來了解。此一梵志體詩的創始者王梵志,就是《桂苑叢談》中所記載,生於隋代的那位王梵志。此記載和敦煌寫卷 P.4978〈王道祭楊筠文〉所載時代與地點相符,可知《桂苑叢談》所載雖為傳說,然有其來源而非憑空捏造。可確定的是,黎陽王梵志是活動於唐初的詩人。

王梵志詩面世後,受到普遍的歡迎,成為特殊的詩體,後人跟著創作,亦以此為名,不同系統的詩,或為不同的作者,那是「梵志體詩」廣為流行後的作品,雖各系思想風格有別,但都屬梵志體詩。其中內容涉及佛教題材的作品,主要為:法忍抄本、卷之三、零卷的宗教詩。宗教詩是王梵志詩最大的特色,特別是大曆六年法忍抄本,內容明顯的集中表現佛教主題,更呈現出禪宗南宗的思想,當是盛唐時期的作品。

除了口語俚詞外,大量集中運用佛教語彙入詩,更是王梵志詩的特色之一。「不受經典,皆陳俗語」的通俗詩,言雖鄙俚,理則歸真,耐人尋味,他的「但言時事,不浪虛談」,更每於諧謔中挾帶勸世導俗,針頑砭愚的熱忱。故唐宋以來,緇流儒徒迭加稱引,有用以官說佛學禪理的,更有用來評論詩文格式的。

然王梵志詩最為人所稱道且影響後世最深的,是他「俗」、「辣」的詩風。而敦煌寫卷王梵志詩的發現,提示了我國通俗白話詩的發

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五期

展一條清晰可尋的脈絡。如王維、顧況、白居易、羅隱、杜荀鶴等 唐、五代詩人,及寒山、拾得、豐干等唐代詩僧,不管在詩的風格 上,或思想內涵上,均有著直接間接的關係。隨著寫卷的流布傳抄, 王梵志充滿教訓、說理、佛理、格言的詩篇,普遍影響敦煌地區的 通俗文學與佛教藝文。宋代范成大的詩有:「縱有千年鐵門檻,終 須一個土饅頭。」《紅樓夢》中也有「鐵檻寺」、「饅頭庵」,在 在顯示出王梵志詩影響的深遠。今所知見四百首左右的王梵志詩, 提供了研究白話文學的珍貴資料。項楚《王梵志詩校注》成果卓越, 最為代表。

此外,王梵志詩在表現手法上,主要採取白描、敘述及議論的方式,形成佛教通俗白話詩「質樸」、「辛辣」的共同特色。既不似文人詩歌的「緣情」、「寫志」;也不同於一般詩僧的力求「取境」與「重意」;其詩偈每被作為參禪與上堂之用,因而被民間視為「菩薩示化」。近年王梵志及其詩篇的研究,更成為敦煌詩歌研究最為熱門的課題。55 項楚同時也不乏根據王梵志詩,與寒山、龐居士等佛教白話詩歌進行比較,以考察唐代佛教白話詩的發展與特色。56

# 2. 佛教勸善詩

除王梵志詩外,敦煌文獻尚有許多白話的佛教勸善詩,是現存時代較早的勸善詩。它的形式和內容,與後世流行的佛教勸善詩並無太大的差異。主要有:〈道安法師勸善文讚〉、〈善導禪師勸善

<sup>55.</sup> 參考徐俊波:〈王梵志研究的百年回顧〉,《湖北師範學院學報》哲學社會科學版,2002年2月;陳慶浩、朱鳳玉:〈王梵志詩之整理與研究〉,《新世紀敦煌學論集》,成都:巴蜀書社,2003年。

<sup>56.</sup> 朱鳳玉:〈王梵志、寒山與龐蘊——論唐代佛教白話詩的特色〉,《唐代文學與宗教》,香港:中華書局,2004年5月,頁211-234。

# 佛光山 人向佈義 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向

文〉、〈利涉法師勸善文〉、〈秀和尚勸善文〉。雖有的名為文,但就文學形式而言,實際是詩讚,均採用唐代最為通行的七言詩體為主。就寫作特色而言,託名道安法師的〈勸善文讚〉是敍述爲主,以事說理、平實深刻,擺脫以理說教的抽象哲理。特別有關戒殺生食肉的勸善主題,無論在用語、設喻上,均突顯出新穎、潑辣、通俗、誇張的手法,且深入淺出淋漓盡致的描寫,充分展現通俗白話詩特有的民間教化特色,發揮警世效果,指引皈依向佛的最終目的,是極為成功的勸善文學。57

就內容而言,〈道安法師勸善文讚〉、〈利涉法師勸善文〉的 內容,呈現出佛教傳入中國後,隨著傳播,使得因果輪迴等佛教教 理逐漸流行而深入,成為民間思想的主流。

就傳播對象而言,〈道安法師勸善文讚〉、〈利涉法師勸善文〉、〈秀和尚勸善文〉均出自釋門,然勸誡對象,則有一般信眾與僧徒之別。其中〈道安法師勸善文讚〉、〈利涉法師勸善文〉就內容來觀察,當為一般信眾而說;〈秀和尚勸善文〉則是專對僧徒。至於〈道安法師勸善文讚〉,係託名道安之作,內容多涉念佛,顯然為唐代淨土宗流行下的產物;〈秀和尚勸善文〉則無疑是禪門用來勸僧徒護戒修道之作。

總而言之,不論一般世俗勸誡,或佛教高僧講經說法的開示,對一般信眾來說,勸善詩是傳道弘法最為普及、通俗的一種手法。為使一般信眾能普遍接受,達到傳播的功能,特採取通俗淺近的白話詩形式,內容上也排除高深抽象的佛理,多方羅列日常各種惡業,及易於實踐的事例,藉以達到以事說理的教化功能。

<sup>57.</sup> 朱鳳玉:〈敦煌勸善類白話詩歌初探〉,《敦煌學》26,台北:樂學書局, 2005年12月,頁75-92。

#### 《人向作祉》學報·藝文 | 第五期

嚴格說,勸善詩並不是詩,但卻對中國佛教的通俗白話詩產生一定的影響,也對中國詩歌的發展有著相當的推動作用,特別與白話詩、哲理詩、禪詩的興起有著一定的關係。這種勸誡思想深入社會,成為民間思想教育重要的一支,其影響誠如唐·圭峰宗密大師《原人論序》所說:「策萬行,懲惡勸善,同歸於治,則三教皆可遵行。」

在這股白話詩歌的研究風潮中,還擴及敦煌文獻中的其他白話詩篇,同時也陸續注意到佛教偈頌影響下,表現在中國文學上而形成特殊風格的白話詩。項楚在繼王梵志詩研究之後,大力宣導以敦煌文獻為基礎的唐代白話詩研究,且迭有佳績。他與張子開、譚偉、何劍平等著《唐代白話詩派研究》58一書,論及唐前白話詩人寶誌、傅大士;唐代的王梵志、寒山、龐居士;以及初唐、中唐、晚唐的禪宗白話詩。這些都是基於敦煌文獻佛教白話詩歌延伸研究的成果展現。

# 四、結語

數量可觀、內容龐雜的敦煌佛教文獻,提供了唐、五代豐富而多樣的敦煌地區佛教文學資料。這些資料所涉及的層面,不僅含括了僧人信仰與實踐的記載,還有民間佛教活動的寫真遺跡、佛教深入民間成為庶民信仰的歷程,更成為藏經洞中佛教文書所揭示的重要現象。

敦煌佛教文學研究,不僅僅成為中國佛教文學研究的一塊新天 地,當可更進一層的從歷史、文化的角度延伸,開展出嶄新的研究

<sup>58.</sup> 項楚、張子開、譚偉、何劍平著:《唐代白話詩派研究》,成都:巴蜀書社, 2005 年 6 月。

# 佛光山 人向桥板 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 論敦煌文獻對中國佛教文學研究的拓展與面向



敦煌壁書

方向。全面向的敦煌佛教文學研究範疇,還包含了中國佛教文學本身的發展、敦煌佛教文學與唐代文學的相互影響、中世紀佛教傳播的佐證、佛教文學與民間文學的興盛與互持、中國民間儒釋道思想 共融等等。

除此之外,唐、五代佛教的興盛與傳播,讓中國佛教文學體裁 更趨多元化,亦同時激盪中國雅文學與民間俗文學的興盛。尤其佛 教中國化、世俗化最為成功而普及的禪宗、淨土宗,浸濡了士人文 學與思想後,佛教文學益發流行;其深入世俗弘法布教採取的傳播 手法,帶動了佛教俗文學的興起,更是敦煌佛教文學最為亮麗的遺 存。

透過對敦煌藏經洞遺存的唐、五代佛教文學全視角的透視與觀察,當有助於深入了解並深化敦煌佛教文學的研究,廓清佛教文學在中國文學發展的面貌,開闊中國佛教文學研究的視野。