《**人向佈祉》**學報 · 藝文|第十八期

# 共生概念的哲學考察 ——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

孫國柱 中國政法大學人文學院講師

#### 一、前言

借用布賴恩·斯托克(Brian Stock)的「文字社群」(textual community)概念,每一個時代都有自己的流行詞彙,這些流行詞彙,往往反映著這個時代的精神風貌,並進而引發新的精神運動。如果按照這種理論來考量當今中國社會,「共生」一詞,可以成為我們極佳的研究對象。近二十年,「共生」一詞,逐漸在神州大地嶄露頭角,頻繁出現在各種場合,甚至成為官方話語,這種勢頭方興未艾,有增無減。那麼,什麼是共生?共生一詞,是如何被人們所接受並廣為傳播的呢?本文力圖從哲學層面對「共生」予以理論性闡述,並以星雲大師的共生思想與實踐為個案,加以介紹。」

## 二、名相辨析:中西語境中的「共生」

在探討共生之前,有必要從中西語境中略說其概念演變:

#### (一) 中文語境中的共生

由於漢語造字的靈活性與詞義的複雜性,需要將「共」和「生」 分別解釋一下。「生」的甲骨文為 ¥,《說文》解釋為:生,進也,

<sup>1.</sup> 編者按:作者於 2014 年寫作此文時,尚為北京大學國學院博士生。

## 佛光山 人向稀衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

取象於草木生出土上。可見,「生」為會意字,原初的詞性為動詞。 在中國,有時候,「生」字也與「活」字等同。「活」字,猶如英 文 living,然而從體用哲學的角度來講,還有靈活、活潑潑地諸多 意思,遠非 living 一詞所能完全涵蓋。

「生」的意義和用法非常之多,我們發現,「生」字的每一次出現都可以獲得一種新的含義,而且都還能夠保持與生命、存在或物自身的意義關聯。<sup>2</sup>「生」字,幾乎可以代表中華文明的基本精神,這對於理解方東美先生為什麼將生生之學翻譯為 Creative Creativity 大有幫助。<sup>3</sup>而同時代的另一位哲學巨擘牟宗三先生亦云,中國哲學之所以殊勝於西方哲學,其分際也繫乎「生」之一字。<sup>4</sup>

「共」,這個詞,甲骨文作內,為會意字,原初比喻一起承擔重擔或災難。在中文語境,現有三個音,分別是 gòng、gōng、gŏng。作 gòng 講時,往往有同的意思,表示共同、一起;作 gōng 講時,可通於供,如供給、供應;作 gŏng 講時,可通於拱。現在我們最常使用的,往往是作 gòng 講時的意思,例如共和、共同、共享、共有、共用。根據不同的語境,「共」字還具有其他不同的意思,而且,「共」字在文化傳播過程中還會出現意義的變動。

在中國古代,「共」字,並不總是具有「平等」的意涵。《論語》曾云:「願車馬,衣輕裘,與朋友共,敝之而無憾。」這是描述朋友關係的,充滿平等的義氣。然而先秦以來,由於專制權力的異化

<sup>2.</sup> 有關「生」與「生生」詞義的更多解釋,可參見余治平:〈「生生」與「生態」 的哲學追問〉,張立文主編:《天人之辯——儒學與生態文明》,北京:人民 出版社,2013年,頁43-54。

<sup>3.</sup> 方東美、孫智桑譯:《中國哲學精神及其發展》,台北:成均出版社,1984年, 頁 222。

 <sup>4.</sup> 牟宗三講,盧雪昆整理:《四因說講演錄》,上海:上海古籍出版社,1998年,頁 2-3。

#### 《人向佈祉》學報·藝文|第十八期

與扭曲,「共」字的平等性意涵,到了明清之際才真正有所彰顯。<sup>5</sup> 例如黃宗羲《明夷待訪·原臣》中的名言:「夫治天下,猶曳大木然,前者唱邪,後者唱許。君與臣,共曳木之人也。」<sup>6</sup> 這裡的共,就有平等分工合作的意思了。

共生這個概念,究竟起源於何時?最初由何人在什麼層面上使用?這很難考證了,不過近些年,共生成為熱點詞彙卻是事實。總之,單從共生的詞性角度來講,可以看成是一個副詞加上動詞,也可以看成是形容詞加上名詞。共生的字面解釋,就是共同生存的意思,如果放在中國傳統文化「生命的學問」大背景下,其意蘊更為豐富而深刻。

#### (二) 西方語境中的共生

共生概念,在英文中被拼寫為一個獨立的單詞:symbiosis,意味 livingtogether,即共同生存。最初,共生一詞在西方文化中並不顯眼,不過由於近現代生物學的發展,逐漸使共生一詞登上了時代的舞台,因此,對於 symbiosis 內涵的理解,要從生物科學談起。

追溯共生學說的歷史,第一個提出「生物是廣義共生」命題的是德國醫生、真菌學奠基人 Anton de Bary(1831-1888)。他在1879年指出,「共生是不同生物密切生活在一起(Living together)」,並將兩個希臘詞「sym」(共同、一起)和「bios」(生活)合成一個專門的術語,這就是現在常用的單詞 symbiosis。

不久,真正發生革命性影響的時間終於到了,細胞生物學的研究表明,「共生」在真核細胞演化中起了非常重要作用。1981年,

<sup>5.</sup> 魏義霞:《平等與啟蒙——從明清之際到五四運動》,北京:中華書局,2011年。

<sup>6.</sup> 黃宗義:〈明夷待訪錄〉,《黃宗義全集(一)》,浙江:浙江古籍出版社, 1985年,頁5。

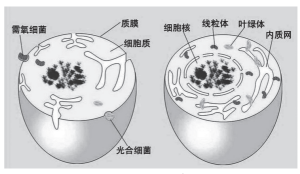
### 佛光山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

美國生物學家林恩·馬古利斯(Lynn Margulis)正式出版了《細胞 進化中的共生》(*Symbiosis in Cell Evolution*)一書,提出細胞內共 生理論(The endosymbiosis theory)。該學說一開始遭到誤解和指責, 但現在已經獲得廣泛性認可。<sup>7</sup>

Lynn Margulis 的內 共生理論,來源於對線 粒體和葉綠體的研究。 該理論認為,線粒體和 葉綠體分別起源於好氧 性細菌和光合自養原核 生物藍藻。當細菌侵入 到原核生物細胞內,並



內共生理論示意圖

不總是相互噬殺,而是在某些情況下達成妥協;在這個艱難的合併 反應過程中,逐漸從寄生過渡到共生,最終形成了含有線粒體和葉 綠體的真核細胞。真核細胞的定型,對今天大型動物的誕生具有至 關重要的作用。可見,共生,是自然進化過程中,伴隨競爭逐漸形成的傾向於合作的反應模式。

Lynn Margulis 的內共生假說,並非完美無缺,但是共生學說的方法論意義卻成為廣泛的共識。正是由於共生學說的出現與完善,達爾文進化論(Darwin's Theory of Evolution)在經歷兩次大修正之後,成為今日生態學界的主流思想,也就是「現代綜合進化論」

<sup>7.</sup> 洪黎民:〈共生概念發展的歷史、現狀及展望〉,《中國微生物學雜誌》, 1996年第4期,頁51;何自力,徐學軍:〈生物共生學說的發展與在其他領域的應用研究綜述〉,《企業家天地》下半月理論版,2006年第11期,長沙: 湖南社會科學院,頁132-133。

#### 《人向佈祉》學報·藝文|第十八期

(Modern Synthetic Evolution)。<sup>8</sup>但是很顯然,後來發展的事實證明, 共生(Symbiosis)現象,不僅得到生物學研究的確認,修改了傳統 「物競天擇」的進化論,而且被引進其他學科領域並大放異采,在 生活各方面逐漸發揮日益突出的作用。

總之,在中西語境中,共生,symbiosis,兩者並不完全等同;但是,從翻譯的角度講,共生,確乎能夠傳神地表達出 symbiosis 的意涵,在中國文化語境中,甚至具有比 symbiosis 更為寬廣的精神境界。

那麼,什麼是共生呢?實際上,共生的確切內涵一直都在生成中,在未來的歷史進程中必然會獲得更加豐富的具體內容。這也就是說,與其在理論上定義共生,不如放在實踐中追尋共生概念的可能內涵。職是之故,本文並不試圖為共生下一定義,而是尋求之,仰望之,走近之。我們已經出發,但還在路上。

### 三、可能內涵:共生概念的思惟優勢

共生概念,作為一種哲學思惟,可以應用到人類生活的任何方面,因此要詳細說明並不是一件容易的任務。本文所要探討的是共生概念最為殊勝的部分,即:與其他類似概念<sup>9</sup>相比,共生概念優越性之所在。

在中文世界,現有討論共生的文章著作,對於「共生」概念的「多元並存」、「異類同生」、「互利共贏」、「和合」、「共生共榮」 等層面多有闡發。這似乎給我們一個印象:共生,與中國當下時興

<sup>8.</sup> 李啟劍,李越:〈再談「有希望的怪物」〉,《生物科學》第21卷,2009年 第4期,頁589。

<sup>9.</sup> 這些類似概念有和合、整合、兼容、耦合、調和、協調、共同、求同存異、和 而不同、和諧、和睦、共和、兼和、共通、中介、共存、共在、共棲、共濟、 協商、合生、妥協、契洽等。

# 佛光山 人向桥萩 研究院 Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

的和諧論並無二致,甚至就是一種特殊的和諧論。實際上,共生哲 學有獨立的領域,若從邏輯的可能性空間上來講,共生哲學要比和 諧論涵蓋的領域更為深刻而寬廣。

日本著名建築學家黑川紀章,對共生不僅有豐富的實踐,也有 深入的思考。在《新共生思想》一書中,黑川紀章表現出對於共生 思想的卓見,「對於關係很好而且沒有競爭與對立的朋友來說,『共 生』是沒有必要的。『共生』存在於激烈的對立、互不相融的要素 之中」。10 這實際上是說,並不是任何條件下都可以使用共生這個 詞,只有在最核心的層次,那些有激烈對立或者緊張矛盾的情況下, 才更能突顯出共生的殊勝作用,也只有在這種近平生死存亡或者非 此即彼的熾熱化狀態中,才最為渴望共生,這就劃清了共生與一般 和諧論的界限。

黑川紀章還認為,「共生不是片面的不可能,而是可以創造新 的可能性的關係」。11 這一點同樣值得我們重視。黑川紀章的說法雖 有商榷的餘地,但頗富啟發。不過,這些並不是我們討論的重點, 就筆者看來,共生思想還有一個巨大的優越性,而且這也是一般「和 諧論」往往未曾達到的精神巔峰,即「同體共生」思想。12

以生物學研究的成果為例,共生至少有以下諸種形式:

(1) 既利甲又利乙(++),如一體化共生(Symbiosis), 互利共生(Mutualism)、互養共棲(Syntrophism)和協同 共棲(Synergism); (2) 利一方而損一方(+-或-+),

<sup>10【</sup>日】黑川紀章著,覃力等譯:《新共生思想》,北京:中國建築工業出版社, 2012年,頁52。

<sup>11.</sup> 同註 10,〈序言〉,頁4。

<sup>12.</sup> 有時候,在中文世界也被翻譯成「一體共生」。

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十八期

如寄生、捕食(predation)和拮抗(antagonism)等;(3) 利一方而不損另一方(+0或0+),例如偏利共棲(commensalism)、衛星狀共棲(satellitism)和互生(metabiosis,或稱代謝共生、半共生);(4)既不損甲又不損乙(00),例如中性共棲(neutralism,即無關共棲);(5)不利一方而損另一方(0—或—0),如偏害共棲(amensalism);(6)同時損雙方(——),如競爭共棲(competition)。<sup>13</sup>

這其中,只有第一類既利甲又利乙的一體化共生(Symbiosis), 也就是同體共生,才能夠顯示出共生思惟的真正優越性所在,當然, 這也是一般的「和諧論」所缺乏關注的領域。

為什麼這麼說呢?因為在所有的共生關係中,只有「同體共生」 帶來了主體層面的新生,而不僅僅停留於關係和解的層面。可見, 同體共生雖為共生類型之一,卻是相當重要的一種。對共生思惟的 深入挖掘,大部分實際上就是對「同體共生」的研究與探討。那麼, 共生思惟,有什麼特點呢?

首先,共生思惟提供了足夠寬廣的生命視野。共生概念,是對事物發展規律的高度概括,尤其是同體共生,更是宇宙創生的最高形式。從共生的視角來看,存在就是一個和諧的共生整體,密不可分,完美無缺。因此,共生思惟,天然地具有廣闊的思想視域——任何簡單的敵對關係,或者相生相剋關係,如果放在一個更為廣闊的生存空間來看,就呈現出「佛說原來怨是親」的和諧局面。更一步講,敵對關係或相生相剋關係,皆局限於特定時空,是某一層面

<sup>13.</sup> 此模型為何自力、徐學軍在 Silvertown (2001)、Charlesworth (2001)和周德慶(2002)的基礎上總結而成。詳見何自力、徐學軍:〈生物共生學說的發展與在其他領域的應用研究綜述〉,《企業家天地》下半月理論版,第11期,頁133。

## 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

的描述,而且不可避免地帶上有色眼鏡,只要放在更高層次、更為 寬廣的領域透澈考察,就會發現這些關係都可以被同體共生關係所 統攝。

由是,在方法論上,解決對立不能用非此即彼的方式,更不能 簡單地用一方取代另外一方的方式,而是要轉換敵對立場,從尊重 的、學習的、欣賞的、能夠超越性轉化的角度來看待對立面,不斷 優化自己,從而真正充分完成事物內在發展的邏輯進程。在事物的 發展過程中,對立面之間的鬥爭、妥協等,往往是暫時的狀態。逃 避對立,或者消除對立,都無法實現事物發展的「盈科而行」,這 使我們想起張載的著名命題:「有象斯有對,對必反其為。有反斯 有仇,仇必和而解。」這裡面包含一個完整的過程,也就是,雖然 任何存在都有它的對立面,但最終都統攝於一個整體,即使這個整 體被打破了,也會有另一個統一體出現,否則該對立性存在將會走 向自我毀滅的結局。

總之,任何存在都有對立面,但此對立是有限度的,所有的對立在邏輯上都會指向和解,有重新結合成另一個統一體的可能性。 當然,這並不否定一些事物在未完成發展趨勢之前就消亡的可能, 也不妨礙一事物繼續存在,但又分化出另外一種新的事物的情況。

其次,共生思惟要求我們在事物發展過程中,要充分發揮創造力,對事物的存在足夠尊重,並積極尋求和解的方法,在可能的情況下達成同體共生。

誠如黑川紀章所云,共生思惟,就是要在矛盾衝突最為激烈的 地方發現事物新生的契機,創造事物優化組合的最佳可能。從共生 的視角來看,每一個事物,在某一時空點上都有自己特定完美性。 在一定條件下,所謂的貴/賤、新/舊、優/劣、善/惡、是/非、

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

美/醜、先進/落後,甚至生/ 死等等,都無異於戲論。沒有哪 種物種是絕對惡劣的,也沒有哪 種文化是絕對優秀的。今天認為 貴的東西,或許明天就降價了; 昨天已經舊的東西,或許在明天 忽然發現是最好的等等,這些時 常在人類歷史的舞台上演。

要走出這種輪迴,就要去除 自我分別心,把每一事物放在宇



事物沒有絕對的好壞優劣,老舊的東西也可能變成搶手貨。

宙大化的過程中去看待,即使暫時未發現該事物存在的合理性,也 要保持足夠的敬畏心;以共生的眼界看待,就能發現事物存在的真 實意義,從而也就能夠做到「道不遺物」,化腐朽為神奇。

為是,共生思惟,要積極地避免矛盾惡化,使矛盾朝著事物最富有前途的方向發展,這一過程相當需要創造力,因此,「共生」實際上可以看作是尋求和解的方式。在創造性解決對立或者敵對關係中,尤其要注重兼顧時空與事物之間的關係。有學者研究指出,共生演化具有以下特徵:它是多重因果的、多層嵌套的、非線性的,同時也是正反饋的、路徑依賴的、有機響應的;總之,不能用簡單機械的思惟去看待共生現象。14 這實際上暗示我們,研究共生現象

<sup>14.</sup> 楊博文、黃恒振:〈共生理論:組織演化研究的新基礎〉,《電子科技大學學報》社科版,2010 年第 12 卷第 2 期,頁 31。詳細內容請參考:1、PORTER TB. "Coevolution as a Research Framework for Organizations and the Natural Environments" [J]. Organization & Environment, 2006, 19 (4): 1-26.2、LEWIN A, VOLBERDA H. "The future of organization studies: Beyond the selection /adaptation debate" in *The Oxford handbook of organization theory*[M]. Oxford England: Oxford University Press, 2003: 568-595.

# 佛先山人向佈衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

的全新思惟至今尚未完全建立,還有待逐漸豐富深化。

再其次,共生,可以在事物發展的階段性成果上,導致主體層面的新生,這其實是共生發展的極致狀態——同體共生,也是共生思惟顯著區別於其他類似概念的主要特徵之一。

共生思惟的主要落腳點,在於不同事物優化組合而成為全新主體;其他類似概念主要落腳點,則在於不同事物之間的和諧關係。當然,並不是每一次共生最終的結局都會引起主體層面的新生,而且目前也無法證明引起共生就一定是好的;但是生命存在的基本條件之一,就是生物的多樣性進化,如果沒有這些進化,生物,當然也包括人類自己,就無法與環境相適應,從而在生命的舞台上退場。

那麼,怎麼實現同體共生呢?從共生的規律來講,若要引起主體層面的新生,也就是同體共生,其關鍵在於對立面的保存;也就是說,如果失去了「敵人」,自己也會失去存在的條件意義。

幾乎沒有一種思想,能夠像共生這樣如此積極主動地正視矛盾, 重視敵對關係——在共生的視角看來,敵對關係,就是事物存在最 大的財富。這正驗證了「機遇與挑戰並存」的俗語,它意味著越是 矛盾重重的地方,就越富有事物重生或轉機的可能。在方法論上, 這就要求實踐共生的主體要尊重對立面,小心謹慎地處理對立面, 甚至將「對立面」視為另一個自己。從共生的角度來講,失去對立 面,最壞的可能是意味著死亡;其次是失去了一個共生的機會,一 個更為廣闊的生存空間和發展道路。

對立面既然如此重要,我們就應該傾聽異樣的聲音,承認異己者與自己具有同等的地位,尋找連接,建立共通的對話與交往平台。這個平台在黑川紀章那兒稱為「中間領域」或者「緩衝地帶」,<sup>15</sup>

<sup>15. 【</sup>日】黑川紀章著,覃力等譯:《新共生思想》,頁 195-196。

# 佛先山 人向价款 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

#### 《人向佈祉》學報·藝文|第十八期

這個領域是最需要維持共存關係的了,情況複雜,瞬息萬變。每一事物的存在都至少依賴於另一個事物,對於已有共通交流關係的雙方來說,合則兩利,分則兩傷;而試圖返回「閉關鎖國」的封閉狀態,事實上是不可能的。

從共生角度來講,生活中最大的智慧就是要「執兩而用中」。 所謂的「兩」就是對立關係;「中」就是尋求兩者之間的平衡點、 共通點,以及共同點。我們日常中使用的共同、求同存異、和而不 同、和諧、共和、兼和、和合、共通、中介等等詞彙,大都是針對「中 間領域」或「緩衝地帶」而提出的。

我們時常說,一分為二或者合二為一,這些無疑都是重要的思惟方式,但在更為複雜的情況下,恐怕就不是簡單地一分為二來看待了;世間是沒有能夠截然分開的事物存在的。如果用數字來表示,就是對「三」的重視。「三」的出現,隱喻著不可預料、難以定性的存在領域。有了數字「三」,運用一分為三,或者交參的思惟方法,能夠更精確地描述事物的發展狀態,尤其是把握發展趨勢,爭取力量。在這個基礎上,「三生萬物」,再逐漸進入更高層次的共生境界。

最後,共生,成功超越了功利主義,是經得起實踐、檢驗、富有生命力的價值理念。誠如馬克思所云:「『思想』一旦離開『利益』,就一定會使自己出醜。」一般意義上的功利主義,也就是效率價值,是檢驗某一理論是否成功的試金石;然而,真正超越功利主義,不是否定功利,而是滿足功利主義的基本條件,尋求更高層次的發展。在整個過程中,共生思惟從來就沒有與利益發生過衝突,甚至可以這樣說,共生就是力圖使自己成為謀求價值最大化的最佳方法。在共生世界中,利益並不存在於別處,而正在共生關係本身。

## 佛光山 人向佈衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

在筆者看來,共生實踐者應有這樣的價值實踐信條:「共生,終是好的!」(living together, eventually best!)也就是說,雖然生活中不乏「窮途困境」的例子,但只要堅持平等交流、公平合作,最終一定會獲取更多利益(比任一「個體」所想要單獨謀求的利益更多)。這條規則可以運用實踐反復證明,也符合生活常識和人性良知。

那麼,什麼是維持共生的最高法則呢?在一個散漫的組織中, 或許最需要處理的問題是保障安全、生存等基本權利,但對於共生 實踐者來說,要真正實現共生,重要的任務是消除對於善意合作的 有意破壞。這使我們想起早期佛教的羯磨法,這可以說是人類有史 以來最為徹底的民主制度了。

羯磨法,共分為三大類、一百零一種,其中,第三類白四羯磨最嚴格——實行全體一致規則。該程序是這樣的:先作一遍宣



出家僧眾須經白四羯磨才能求受具足戒 (如地法師/攝)

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

實行全體一致規則的制度,其成本是高昂的,但事實證明,全體一致規則是必然導向「帕累托最優」(Pareto Optimality)的規則。所有的參與者都能用自己的投票行為而獲益,或者說,參與投票者至少沒有人因此利益受損。可見,嚴格意義上的共生,在主體層面要有高度的自覺狀態。

佛教至今仍實行的「六和敬」,自然而然地符合共生精神,這對我們研究共生頗有啟發。對於共生來講,與自身關係最密切的「罪行」是對合作善意的破壞,而最為鼓勵的就是積極廣泛參與,主動尋求合作——因為在共生的世界裡,只有走向你,才能發現「我」,任何一個所謂的他者,都是有待喚醒的自己。

可以看出,共生思想具有以下非常明顯的精神特徵:強調一體性,在可能空間上,這就是同體共生的終極趨勢;強調創生性,在 共生中蘊藏極大的創造空間,可以開拓更大的利益空間;強調共存性,即使水火不容的存在,也能夠共存於一個統一體中。共生價值的這幾點特徵,在與類似概念對比中,更為明顯。

### 四、概念類比:共同、共通與共和

為了更好地使用共生一詞,有必要對類似詞彙進行一定程度的 廓清。筆者選擇了共同、共通以及共和,這是我們時常使用,卻有 可能混淆的三個詞彙。

#### (一) 共同概念:強調對於整體性、統一性、一致性的重視

在現代社會,「共同」內在地與民主、平等、公有等價值相連繫。 現代社會民主的實行,是有條件、分場合的;毫無疑問,共同體所 有成員都來舉行公議集體表決,是件不容易的事情,因此代表制應 運而生;代表制提高了效率,但也增加人們的反感,內在潛伏著損

### 佛光山 人向佈款 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

害公平價值的危險。從常理上來推,「共同」這一說法應該是最重 視平等價值的,然而在人類歷史上,很多所謂「共同」的場合卻是 最不平等的。

「共同」所帶來的「同質化」,在提供生活便利的同時,也消滅了趣味性。在某些情況下,它還掩蓋了欺侮,這不得不使我們想起「自從有了同一性,就有了奧斯維辛」的名言,這點在舍勒的著作中刻劃地十分醒目:「奧斯維辛集中營證實,純粹同一性的哲學原理就是死亡。」<sup>16</sup>

頗有趣味且引人深思的是,在中國古代很多情況下,「同」字 具有負面意義,最為我們熟知的就是「君子和而不同,小人同而不 和」的名言;這裡的「同」,宋儒解釋為「阿比」。<sup>17</sup>另外,先秦「和 實生物,同則不繼」的教導也表現出一致的傾向。<sup>18</sup>

拉幫結派、結黨營私、特權階層等等,都對平等價值造成不可估量的傷害。除此之外,客觀情況上的不能、自然條件下的差異,例如貧困、特殊群體等等,也使所謂的「共同」,實現起來差強人意。但是,人為的差距不等於自然的差別,不能因為存在的差異,就放棄對於共同性、平等性的追求。同一性、平等性的目標,不能用一蹴而就、整齊劃一的機械方法來謀求;對此,荀子一針見血地指出「惟齊非齊」。也就是說,想社會實現平等,必須要用「非齊」的方法。19

<sup>16. 【</sup>德】馬克斯·舍勒著:《愛的秩序》,北京:三聯書店,1995年,頁103。

<sup>17.</sup> 宋·朱熹集注,陳戍國標點:《四書集注》,山東:岳麓書社,2004年,頁167。

<sup>18.</sup> 不過,我們也不缺乏對「同」字充滿肯定的例子,比如老子的「玄同」、「求 同存異」等等,但這是另一層面上的「同」,應該另當別論。

<sup>19.</sup> 莊子也表現出類似的觀點:「愛人利物之謂仁,不同同之之謂大。」詳見《莊子·外篇·天地》。

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

總之,歷史的車輪駛至今日,內在包含平等、公有等價值的「共同」,雖然對我們極具誘惑力,但是它潛伏的危險與消極的意義, 古今皆然,尤其是在差距較大的環境中。儘管如此,「共同」或者統一,對於事物的存在與發展仍是非常重要的條件,甚至可以代表事物發展的最高狀態。

#### (二) 共通概念:表現出對於差異性、特殊性、獨立性的重視

相比之下,共同體或者統一體,往往是靜態的邏輯規定,而共通體更強調自由流動、互通有無;所以,共通體內在地與自由、共享等價值相親近。這也意味著,缺乏平等價值的調節,共通體可能孕育巨大的差距,從而導致共通體的分崩離析。又,還應注意到,共通是有限度的,共通並不等於完全的開放。因為每一事物的存在,都有自己存在的獨特個性,自然條件下的共通都是有邊界、有限制的。這些邊界與限制不是共生的障礙,而是達成共生的基本條件。

莊子有名言云:「道通為一。」其竅要在於通,在通的基礎上自然而然可達於統一體。<sup>20</sup> 這也意味著,從方法的角度來講,共同更多強調人為的規定,而共通更為強調自然的過程,但是兩者的終極目標可以達成一致。在中國,老子講「玄同」,莊子講「不同同之」,實際上是從更高的層次上再次對「共同」予以確認。

總之,在「共同」的實施條件不具足、又不失合作意識的情況 下,則「共通」這個詞彙是相當不錯的選擇。

<sup>20.</sup> 商戈令:〈「道通為一」新解〉,《哲學研究》,北京:哲學研究雜誌社, 2004年第7期。

#### 佛光山 人向桥荻 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

#### (三) 共和概念:表現出對於相互性、共享性、和諧性的重視

共和理念,在近現代社會是和「法治」、主權國家等概念連繫的。相比共同或者共通,共和所強調的和諧性,更為明顯。誠如孟德斯鳩所說:「共和國的精神是和平與寬容。」<sup>21</sup>為了達成和諧,妥協是十分必要的措施,甚至是關鍵步驟,而暴力性手段是「共和」的死敵。這樣,「共和」也就是內在地與「博愛」等價值連繫在一起。

在中國,對於「和」特別講究不同事物、不同觀點之間的相異相補、相反相成。<sup>22</sup> 與共通,共同等概念相比,「共和」的一個巨大優越性,在於它的組成部分是高度自治的獨立主體,或「子整體」,這樣彼此之間更容易形成既高度統一,又高度自由的整體。但是,共和潛伏的危險也在於此,由於缺少內在更為有機的緊密連繫,所以也潛伏著可能分崩離析的問題。

綜合來看,我們生活中常用的這些詞彙,無論是「共同」、「共 通」還是「共和」,與強調一體性、創生性、共存性的「共生」相 比,都有所不同。但是這些概念之間,沒有高下之分,沒有貴賤之 別,都各有使用的邊界,在展現優勢的同時,也呈現各自的局限性, 不能隨便等同使用。

### 五、精神特徵:共生思惟的價值品格

共生思想,既然具有這樣的思惟優勢,相應的其價值品格,還 具有以下三個方面的精神特徵:

<sup>21. 【</sup>法】孟德斯鸠著,張雁深譯:《論法的精神(上)》,北京:商務印書館, 2002年,頁132。

<sup>22.</sup> 張岱年:〈漫談和合〉,《中華文化論壇》,成都:中華文化論壇雜誌社, 1997年第3期,頁15。

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

# (一) 共生概念,具有跨文化、跨學科的思想優勢,極富對話 (dialogue) 價值

共生思惟,相對容易跨越宗教文 化之間的藩籬。可以這麼說,無論雅俗 偏正,任何文化體系中只要與生存有 關的材料,幾乎都可作為「共生」的 精神資源與反思材料。一般的哲學概 念,例如邏各斯(logos,來自希臘語 Àòyos)、太極等,都是在特定的哲學 傳統中才會出現的,如果要進行對話或 者會通,可能要搭建公共的對話平台, 經過極其精細的合意過程。相比之下,



中國古老的太極哲學,追求相互 的包容、化合,在矛盾對立中, 最終走向多元的和諧統一。

共生概念能夠自由地出入各種文化體系,而不用特別複雜的解釋。

《聖經》中「羊與獅同存」的神啟,可以被我們理解為世界共生圖景的美好預言。《中庸》裡「萬物並育而不相害,道並行而不相悖」的抽象說明,何嘗不是對於世界共通體的真實表達?在此,我們可以看到,基督教的神與儒教的天,可以擱置爭議了。<sup>23</sup>

共生概念,還有一個難得的優勢即是,它能夠真正運用科學方法補充完善。共生概念之所以能夠風靡全球,本身就與生物學的推動有關,更能與博弈論、未來學、發展學、和平學等直接連繫,構成其密不可分的部分,甚至「共生」就是一門新興學科,也就是共生學。究其原因,這是因為共生哲學來源於實踐智慧,是對宇宙人

<sup>23.</sup> 有關「共生」的對話維度,參見孫國柱:〈解讀共生——以藏傳佛教三勝獸 象徵符號為媒介〉,《人間佛教研究》,香港中文大學,2012年第2期,頁 169-190。

# 佛先山人向佈衣研究院

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

牛實際運行過程的一種直實反映,而不僅僅是用內證的方法取得。 因此,共生,可以用科學的「實驗」方法部分地驗證,補充之、豐 富之、完善之。

經由共生理念的折射,許多哲學思想都可以煥發異采,並得到 重新的重視。比如尼采的超人哲學,極重視敵人的積極意義。比如 我們熟悉康德的「三大批判」,卻容易忽略康德在事功方面的建樹, 其中一項就是關於聯合國的構想與「永久和平」的期望。24 又比如 勒維納斯(Emmanuel. Levinas)的他者哲學,在共生思惟的關照下, 實際上有著「他者救贖(redemption)」的深刻含義。而海德格爾 「天、地、神、人」四位一體的思想,不也與人類古老的生存處境 暗合嗎?這些哲學材料,放在共生哲學的視野中,都有巨大的詮釋 空間。可見,共生思惟,不僅可以與古典哲學產生有效的對話,甚 至還能對當代種種哲學思潮予以提綱挈領的統攝。

總之, 共生概念的對話價值, 無論是在宗教文化、科學實驗, 還是當代哲學思潮等諸多領域,都能夠得到優越的體現。

## (二)共生哲學,有簡易直截的精神氣質,極富實踐(dialogue) 價值

「共生」概念,簡便易行,簡潔明了,其本身就是共生哲學最 好的提煉與宣言。共生概念,雖然具有深奧的哲學內涵,但不玄而 又玄,一方面它簡約而不簡單,可以為思想做減法,卻不稀釋精神 的價值;另一方面,它簡便易行,其表層意思就如同馬路上交通警 察的手勢,即使不用語言,對於路人也有著清晰明確的指示意義。

<sup>24. 【</sup>德】康德著,何兆武譯:《歷史理性批判文集》,北京:商務印書館,1990年。

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十八期

哲學本就是實踐的智慧,共生哲學可以成功穿越紛繁蕪雜的思想叢林,從而給予現實的人們真正的洞見與導引。25 任何時代都需要簡易哲學,共生哲學可以說是應運而生。

又,共生概念在被人們接受並運用時,還具有這樣的優勢——可以迅速地轉化成生活智慧,並廣泛應用。任何一個人,只要自覺踐行「共生」,就是深化發展「共生」價值的主體。佛教的唯識學、西方的現象學等類似的思想體系,註定很難被大部分人學習並實際運用;而共生概念不同,它是對宇宙人生繽紛現象的深度挖掘和高度總結。

在日常生活中,不乏有與「共生」概念相同、類似的詞彙,例如共同、共有、自利利他、互利、互惠、和解、合作、合夥、結伴、左膀右臂、搭手、合作雙贏、零和博弈等等。除此之外,還包括一些常用的俗語,如「寧為玉碎,不為瓦全」、風雨同舟、「一個籬笆三個樁,一個好漢三個邦」、拆台等等,這些都可以看成是對共生某一層面或正或反的描述。

任一「共生」思想的實踐主體,即使只是簡單地把握「共生」價值,也可以無師自通,自主運用,在實踐過程中逐漸形成對於「共生」的獨特體驗,甚至可以深化發展共生學說。有人說,微笑是世界上最為通用的語言,那麼,共生就是世界上最能為人所接受的善意。

總之,在實踐價值方面,共生哲學簡單直截,簡潔明了。基於 宇宙人生實際運行規則的共生哲學,能夠為所有認同或信仰此價值 觀念的人們自主掌握,自力發展,可以稱為真正的大眾哲學、生活 哲學或實踐哲學。

<sup>25.</sup> 趙敦華:〈「大哲學」視野中的現代中國的哲學〉,《雲南大學學報》社會 科學版,2005年第3期,頁22-25。

### 佛先山人向桥板研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

## (三) 共生價值,在位階上具有極強的兼容(compatible)性, 極富願景(vision)價值

願景,表面意思是祈願看見的景色,可以引申為可期望的「彼岸世界」。共生,作為一種價值觀念,實際上可補西方價值維度之缺。

西方社會繼文藝復興之後,啟蒙運動又提出了「自由、平等、博愛」的價值口號,這不能不說是巨大的進步。然而,現實情況證明,西方文明無論是價值理念還是制度設計,在證明自己優越性的過程中,不可避免地暴露了諸多的缺點和局限。實際上,「自由、平等、博愛」最初在西方社會被提出的時候,就受到當時有識之士的駁難與質疑。<sup>26</sup>

總而言之,西方社會自由、平等和博愛三大口號,僅是一種價值構造而已,絕非先天就完美無缺,不可調整。歷史的舞台上從來不缺乏自我背反(paradox)的鬧劇,當這些美好的價值指引我們前進的時候,往往事與願違,南轅北轍。「自由,自由,多少罪惡假汝而行!」有多少人不會吟誦這句名言呢?面對大好河山,當這些曾經的金科玉律收拾不住的時候,傷痕累累的人類仍會前行;這就是和諧理念的倡導,共生理念的提出的原由。

共生價值,不像自由那樣注重個體,而是有一種宏觀的全局視野;也不像平等那樣講究整齊劃一,而是有共通的中間領域或者奧祕領域(黑川紀章稱為「聖域」),允許每一個體保持自己的獨特性。 共生價值,也不像博愛那樣,有意掩蓋矛盾與差異,而是正視矛盾的客觀性。

<sup>26.</sup> 這方面的典型人物,可參看英國法學家詹姆斯·斯蒂芬的著作,中譯本有馮克利、楊日鵬翻譯的《自由·平等·博愛——一位法學家對約翰·密爾的批判》,廣西師範大學出版社,2007年11月。

# 佛先山人向桥板研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

#### 《人向作祉》學報·藝文 | 第十八期

總之,共生價值,正好能夠補充自由、平等、博愛這三大價值 觀之縫隙。可以這麼說,「共生」,繼「自由、平等、博愛」之後, 實際上為當今世界重新樹立了一個價值典範。

### 六、個案推介:星雲大師關於「共生」的思考與實踐

星雲大師,作為當今佛教界的領袖人物之一,對於中華文化的復興、海峽兩岸的和平作出了不可估量的貢獻。其實,在共生領域,星雲大師不僅在思想上有詳盡、完整、深刻的闡述,在實踐上也多有建樹。近年來,「共生」一詞在中文世界廣泛傳播,與星雲大師的推動不無關係。星雲大師,可以說是當今世界大力積極推動共生價值首屈一指的人物。

研究星雲大師的博碩論文、專著期刊,大都重視他的共生思想, 在此茲不贅述;然而在星雲大師的精神視域中,共生,以及共生究 竟占據什麼樣的位置,需要進一步地鈎稽索引。由於有關星雲大師 的著述十分豐富,而研究性材料也浩如煙海,筆者無法一一閱讀, 故根據目力所及略述一二。

# (一)「同體共生」是現在這個時代也是這個世界最開明、最 優良的思想 <sup>27</sup>

這句話使用的語氣和修辭,在星雲大師所有的開示法語中十分 罕見,最能反映他對於「同體共生」思想的高度推崇。事實上,只 要走近星雲大師就會發現,幾乎在各種場合,星雲大師都會闡述其 共生思想與理念,對當今世界種種熱點問題都有一定程度的積極回 應。在星雲大師看來,「宇宙中一切事物都是相因共成、互為因果,

27. 星雲大師:《如何安住身心》,上海:上海書店出版社,2009年,頁41。

## 佛先山人向佈衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

眾生之間都具『同體共生』的關係,人人要懂得同體共生的重要性, 只有這樣,社會才能和諧、世界才能和平、人類才能和樂」。同體 共生,這可以說是星雲大師在理論和實踐上最為常用的價值觀念之 一了。<sup>28</sup> 可見在星雲大師這兒,「共生」對於世界有普遍的意義, 也是人們最應該懂得的基本道理。下面,我們從思想與實踐兩個方 面,探討星雲大師推崇「共生」思想的個中緣由。

#### (二) 星雲大師的共生思想

星雲大師不僅對於共生思想時常隨緣開示,更重要的是還用主題演說、專門文章等形式來予以理論的深化。

1993年,星雲大師於台北就第二次國際佛光會發表主題為「同體與共生」的演說,對於「同體共生」思想做了相當周詳的界定與闡發:

「同體」,含有平等,包容的意思。譬如人身雖有眼、耳、鼻、舌、手、足等諸根的差異,但是卻同為身體的一部分; 地球雖然有各種國家、民族、地域的不同,但是卻是共同 仰賴地球而生存;眾生雖然有男女、老少、強弱、智愚的 分別,但是卻同為眾緣和合的生命體。相狀雖然千差萬別, 但是清淨的佛性是平等一如的。「共生」,含有慈悲,融 和的意思。法界一切眾生是彼此互相依附,賴以生存的生 命共同體。……我們生存的社會,也需要士農工商各行各 業,貢獻每一個人的力量,才能建立祥和而共有的社會。

<sup>28.</sup> 學愚:《人間佛教:星雲大師如是說、如是行》,香港:中華書局,2011年, 頁 60。

#### 《人向佈祉》學報·藝文|第十八期

慈悲,才能容納對方;融和,彼此才能共生共存。29

綜合起來,可以簡單地說,同體是平等觀,共生是慈悲觀,所以,星雲大師有時候也會用「同體平等」、「共生慈悲」這樣的概念。 這種詮釋思路,實際上是用佛教的精神來界定現代的觀念,可謂傳 統與現代、宗教與文化的珠聯璧合,確乎能夠精準地傳達出佛教「無 緣大慈,同體大悲」的精神。比如我們已經熟悉了戒殺放生,近些 年又流行護生,星雲大師進而宣揚共生,這確實是一個巨大的飛躍。

有趣的是,星雲大師在這次主題演說中,除了根據佛經原典進行論證,還接引大量儒家的名言來暢演「同體共生」的奧義,「儒家以『老吾老以及人之老,幼吾幼以及人之幼』來發揚大同世界的『共生』精神,以『人溺己溺,人飢己飢』、『四海之內皆兄弟』來體現民胞物與的『同體」胸懷」。<sup>30</sup> 更甚者,星雲大師還借助現代生物學知識來補充說明「同體共生」思想,並將共生分為片利共生、寄生共生以及互利共生。這些都表明,在星雲大師看來,在同體共生的框架下,佛教可以實現不同文化、不同學科之間的有效對話,成功會通。

不僅如此,星雲大師還用同體共生的思想,對現代社會的主流價值觀念進行了宏觀而全面的思考,並提出「生權」觀念。生權的概念,就是對一切眾生生存權利的維護。這是星雲大師基於佛教「眾生平等」、「情與無情,同圓種智」等理念創造而成,毫無疑問,要比人權(民權)的概念範圍更為寬廣,而且對於人類中心主義有所超越。星雲大師解釋說:

<sup>29.</sup> 星雲大師:《在入世與出世之間(上)》,上海:上海人民出版社,2010年, 頁 334-335。

<sup>30.</sup> 同註 29, 頁 336-337。

## 佛光山人向桥荻研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐



國際佛光會1993年在台北林口體育館舉辦「第二屆世界會員大會」,會議主題「同體與共生」。星雲大師於會場繞場,向佛光會員親切招呼。(佛光山宗史館提供)

因為提倡生權,讓宇宙間的生命同體共生,才有真正的平等; 因為有平等,才有民主;因為有民主,才有自由。如果沒有 平等,也沒有民主自由可言,所以佛法講「心、佛、眾生, 三無差別」;「民主、自由、平等,也是三無差別」呀! 31

這也就意味著,在星雲大師看來,同體共生概念下的生權,是 實現真正民主、自由以及平等的前提。生權概念雖然與民主、自由、 平等諸多價值並列,但是更有優越性,是我們這一時代精神的價值 典範。這一論斷可以從其他地方找到證據。

在人間淨土精神文明八大特徵上,星雲大師將「平等包容」放在了第一價值序列,隨後是自由民主、慈悲喜捨等價值理念,星雲

<sup>31.</sup> 星雲大師:〈論佛教民主自由平等的真義〉,《普門學報》,高雄:普門學報社, 2002 年第 3 期。

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

#### 大師如是解釋「平等包容」:

當今世界種族之間、國家之間、男女之間、貧富之間存在 著嚴重的不同,佛教提倡平等,更重視同體共生的包容, 有平等和包容就沒有紛爭,當下就是淨土。32

這就是說,無論是自由還是民主,都應該放在同體共生的前提下探討,否則就沒有堅實的根基。

總之,「共生」在星雲大師的精神世界中,占據極核心的地位,「法不孤起,仗境方生。因緣具足,一切才能成就。『同體共生』,動植物才能共同存在;『同體共生』,人類才能和平相安;『同體共生』,大自然才能保持生態平衡,這世間才有無限生機」。<sup>33</sup>星雲大師甚至呼籲,雖然我們已經擺脫神權時代的桎梏,進入了民權(人權)時代,但還要更進一步從民權時代擴展至同體共生的生權時代。

可見,星雲大師從不把「共生」視為單純的生態概念,「共生」 是可以涵蓋政治、經濟、文化、宗教、生態等諸多領域的價值理念, 也可以說是星雲大師的思惟支點,是用來解決人類諸多複雜難題的 一把鑰匙,一劑良藥。

#### (三) 星雲大師的共生實踐

星雲大師推廣共生理念的努力,滲透到人間佛教建設的方方面 面,對社會產生了深遠的影響。星雲大師整個弘法利生的實踐,可 以看成是共生思想逐漸深化展開的歷史,這一思想使星雲大師逐漸

<sup>32.</sup> 星雲大師:〈淨土思想與現代生活(二)〉,《人間佛教系列(九)》,台北: 香海文化,2005年,頁376-401。

<sup>33.</sup> 星雲大師:〈同體與共生〉,《人間佛教論文集》上冊,台北:香海文化, 頁 649。

### 佛光山 人向佈義 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

拓寬了國際視野,提升了生命境界,在人間佛教的實踐中逐漸形成了「星雲模式」。

共生思想為星雲大師帶來無盡的護佑。37歲的星雲大師,第一次在國際舞台上受到輿論關注,就是因為他正視佛教界的危機,敢於直言。時值 1963 年 6 月,「中華民國佛教會訪問團」訪問泰國、印度、馬來西亞、日本等國,時任「中佛協」訪問團祕書兼發言人



中華民國佛教訪問團訪問泰國,年輕的 星雲於中華佛學研究社舉辦的「中泰佛 教辯論會」上提出建言。1963.07.04

的星雲,一鳴驚人,發言強調, 「應特別重視教內團結、統一、 動員」;這引起了與會人士的強 烈反響,佛教界數百知名人士一 致採納星雲的建議作為結論。<sup>34</sup> 可以這樣說,如果當時星雲大師 沒有強烈的「共生吉祥」思惟, 就難以針砭佛教界的弊病。

然而,這僅僅是星雲大師打 破宗教僵局、倡導宗派融和的開 始。誠如星雲大師所說:

我一直倡導大家要做共生的地球人,要過同體共生的生活。 我們不與世界對立、不與國家對立、不與宗教對立、不與 文化對立;我們不分國家大小、不管種族膚色,在「佛性 平等」的前提下,彼此不分大小、上下、強弱,大家共同 來創造人間的和平,讓社會在融和中更加美好。35

<sup>34.</sup> 鄧子美、毛勤勇:《星雲大師新傳》,上海:社會科學文獻出版社,2013年, 頁146。

<sup>35.</sup> 星雲大師:《合掌人生》,南京:鳳凰傳媒出版集團,2011年,頁205。

# 佛先山 人向价权 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第十八期

當我們的視線集中在佛光學的教育上,有關共生思想的強調就更多了。翻開《佛光教科書》,佛光山的宗風共有八條,第七條就是國際交流,同體共生。佛光會員的心願,開頭兩條就是要做個共生的地球人,要做個同體的慈悲人。又,國際佛光會每逢集會結束前,必須唱會歌,以堅定弘法的目標與方向,其中一句就是「我們同體共生,胸懷法界」。而在《佛光教科書》的教學內容上,我們發現,對於「同體共生」的強調也是重中之重。在「明大理」上明確提出,「同體共生」是宇宙軌則,這實際上是要佛光人樹立「同體共生」的世界觀。

此外,星雲大師還提倡建立與「空觀」相應的人生觀:「以退為進、以無為有、以空為樂、以捨為得、以眾為我、以教為命」,從體證解脫、承擔中,徹見「同體共生」的生命價值,才是圓滿與自在的人生觀。而整個佛光會的發展與方向,就是要以「天下一家」為出發點,讓每個人胸懷法界,成為共生的地球人,懂得保護自然,愛惜資源。以「人我一如」的同體觀,自覺覺他,昇華自我的生命,為自己留下信仰,為眾生留下善緣,為社會留下慈悲,為世界留下光明。這實際上是佛光會員的團結願景。36總之,同體共生思想,不僅塑造了佛光人的世界觀、人生觀和價值觀,也搭建了佛光人的團體願景。

那麼,星雲大師自己如何實踐共生呢?在教化實踐中,年輕時即有「佛教文壇之星」美譽的星雲大師,文筆優美,語言善巧,在開示講演時經常用雅俗共賞的小故事,比如「五指爭大」、「瞎子、跛子、啞巴」等,來詮釋共生思想。這些小故事或取自佛典,或來源禪籍,還有相當的部分是出自生活,給予聽眾以深思。除此之外,

# 佛先山 人向价权 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 共生概念的哲學考察——基於星雲大師有關共生的思考與實踐

善於「以翰墨做佛事」的星雲大師,常為信眾題寫「共生吉祥」、「共 生共榮」、「眾緣和合」等書法字幅,以示嘉勉。

2005年,星雲大師還特意題寫了「共生吉祥」的春聯,再次向全世界昭示了佛光山的精神追求。有趣的是,星雲大師還親自操刀,在佛光山的花藝展中引進虎、豹、獅子、綿羊等動物造型,比喻這個社會是「虎豹山林」,並題詞「虎豹山林,共生和解」,警示人們,連動物也能同處山林、共生和解,更何況人呢? 37

隨著「星雲模式」的人間佛教逐漸展開並成型,星雲大師的影響遍及教界、學界、商界與政界,對於「共生」思想的提倡更有影響力。1993年、1994年,國際佛光會分別於台北國立體育館、加拿大溫哥華哥倫比亞大學,連續兩年舉辦以「同體與共生」為主題的活動,星雲大師發表了有關共生學說的系統演講,標誌佛光共生學的正式形成。「同體共生」的思惟魅力,很快得到了學界的積極回饋。

2001年,在佛光山文教基金會與美國西來大學共同主辦的「人間佛教研討會」上,前田惠學(Egaku Maeda)教授發表〈世界人類的和平與共生〉一文,強調人類已經進入了「共生的時代」,並認為「共生」是當前最為重要的話題,呼喚人們進入「終極的共生世界」。<sup>38</sup> 隨後不久,政界也開始對共生理念給予積極關注,澳洲南天寺將星雲大師「同體共生」方面的若干文獻翻譯成英文,受到澳洲政府的高度重視,認為此乃建設和諧社會,乃至促進世界和平的

<sup>37.</sup> 與星雲大師對談(2005 年 2 月 9 日,高雄佛光山)。引自秋雨在線 http://www.qiuyuonline.com/ear/051014qingt 07.asp

<sup>38.</sup> 前田惠學(Egaku Maeda):〈世界人類的和平與共生〉,《普門學報》, 2001年第2卷,高雄:普門學報社,頁64-78。

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十八期

最佳指南。<sup>39</sup> 而商界的高希均先生,更驚歎星雲大師是「藍海策略」 先行者,「人間佛教」第一人。

星雲大師對於共生思想的大力推廣,產生了深遠的影響,不僅影響台灣政界的選舉,更對兩岸的和平統一作出了巨大貢獻。自從八〇年代開始,海峽兩岸就處於半通不通的狀態,星雲大師認為,佛教有別於政治,可以幫助兩岸打破僵局,進一步擴大兩岸全方位的交流和合作,這就是我們現在耳熟能詳的「三通未通,宗教先通;宗教未通,佛教先通」。為此,為此星雲大師舉行了一系列活動。例如 2007 年 9 月 9 日,在中國傳統的重陽佳節這一天,江蘇省蘇州寒山寺向高雄佛光山贈「兄弟和合鐘」儀式暨「祈求兩岸和平人民安樂大法會」,同時在台北林口體育館、高雄佛光山和彰化體育館三地舉行,鐘聲同時在三地響起,這實際上乃「本是同根生」的共鳴啊!同年 10 月 27 日晚,「兩岸和合・共生吉祥」傳燈法會,在無錫靈山勝境九龍灌浴廣場隆重舉行,星雲大師特意誦讀〈為海峽兩岸和平祈願文〉,祈求「沒有衝突,只有和諧;沒有分裂,只有友好;沒有糾紛,只有共存;沒有傷害,只有成就」。

星雲大師以八十多歲高齡,奔波於海峽兩岸,積極宣揚並踐行「和諧共生」的理念,著實令人感佩。總之,以「地球人」自居的星雲大師,對於「歡喜與融和」、「同體與共生」、「尊重與包容」、「平等與和平」等理念多有發揚,這些價值理念不但成為佛光會員努力的方向,也是指導當代社會人心走向光明、希望、美好未來的精神指標。40

<sup>39.</sup> 滿義:《星雲模式的人間佛教》,台北:香海文化,2005年,頁62。

<sup>40.</sup> 同註 39。這些價值觀念為國際佛光會歷年演說的主題,詳見星雲大師編著: 《佛光教科書 11·佛光學》,高雄:佛光山宗務委員會,1999 年出版。



「和平鐘聲到台灣」祈求兩岸和平回向法會,於桃園林口體育館舉行。2007.09.09 (佛光山宗史館提供)

#### 七、結論

本文對共生概念進行了力所能及的考察。由於篇幅所限,筆者使用的一些哲學概念,都沒有給出明確的定義,共生概念、共生哲學、共生學說、共生價值等等詞彙,都是針對不同語境而使用的,可以看成共生思惟的不同呈現。在討論上,有時候沒有在同一平台上持續進行,甚至有許多語句只有論斷,而無論證過程,這在表達上的確是一種缺失。

通過研究可知,共生思惟最大的優勢在於,它存在於最為激烈的對立中,而且還可以引起主體層面的新生。共生概念,不僅是對宇宙人生根本規律透澈而圓滿的說明,同時也具有簡易直截的實踐價值。共生,這一概念正好能夠補充自由、平等、博愛這三大價值觀之縫隙。

可以這麼說,繼「自由、平等、博愛」之後,「共生」實際上為當今世界重新樹立了一個價值典範。而在個案介紹中,星雲大師有關共生的思想與實踐,提供了現實層面最佳的考察樣板,可以證明星雲大師對於共生思想的論斷——「同體共生」,是現在這個時代也是這個世界最開明、最優良的思想。