### CBETA電子佛典集成

CBETA Chinese Electronic Tripitaka Collection ebook

X62n1173

# 西歸直指

清周夢顏彙集

### 目次

- 編輯說明
- 章節目次
  - 。 № \_\_1173-A\_ 周安十居十傳
  - No. \_11<u>73-</u>B\_<u>像</u>贊
  - 。西歸直指全集目次
  - No. \_1173-C 圖
    - 西方有十種勝
    - <u>雲棲大師普勸念佛</u>
    - 念佛九種勝
    - 三界四牛六道
    - 七種不淨觀
    - 三種人必定往生
    - 發五種心決定往生
    - 九想觀
    - ■白骨觀
    - 七可惜
  - 。 淨土綱要
    - 前文
    - ■阿難啟請
    - 佛十雙標
    - 法藏因地
    - 願滿成佛
    - 四十八願
    - 如來得名
    - 堂宇寶池
    - 天樂雨華
    - 池岸華樹
    - 樹網官音
    - 徳水香華
    - 鳥盲偈頌
    - ■景象殊勝
    - ■自然飲食
    - 隨官修習
    - 音容相貌

- 作觀見佛
- 稱名見佛
- <u>持名往生</u>
- 生非易事
- 末後付囑
- 修持法門
- 十念法門
- 報恩法門
- 助緣法門
- 又二則
  - ■
  - Z
- 。疑問指南
  - 前文
  - 第一疑
  - 第二疑
  - ■第三疑
  - ■第四疑
  - 第五疑
  - 第六疑

  - 第八疑
- 总信雜說
  - 前文
  - 如如居十顏丙勸修行文
  - ■理障更甚於欲
  - ★要知三世之說
  - 又要明因果之理
  - 三世之理孔子必定說過
  - 智者勿以短命自待
  - 有智者不可隘其見聞
  - 藏經不可不讀
  - 奘師善於啟發
  - 當於肉軀牛厭離心
  - 大孝人不願入胎

- 蠶繭偷
- 蘇籃喩
- 馬喰
- 野狐喻
- 歸咎冥王
- 撲燈蛾
- 窗内蠅
- 調馬四法
- ■眼藥
- 有願必遂
- 為僧者不可不修淨土
- 高僧亦官修淨十
- 不可甘心作鬼
- 九類皆當往生
- 念佛無枉用之力
- 人間勝事無如念佛
- 。 往生事略
  - 前文
  - 菩薩往牛類
    - 如來記往
    - 文殊願生
    - 普賢求往
    - 偈論淨土
    - ■請佛形儀
    - 造論起信
    - 龍樹記生
    - 集善往生
    - 得忍往生
    - 勝會書名
  - 高僧往牛類
    - 慧遠大師
    - 禁永
    - 僧叡
    - 道敬
    - ■僧顯
    - 志通
    - 慧光
    - 道珍

- 神鸞
- 智者大師
- 登法師
- 善導和尚
- 康法師
- 懷玉
- 道昂
- 僧街
- 壽洪
- 大行
- ■明瞻
- 永明壽禪師
- 圓淨常法師
- 淨觀
- 圓照本禪師
- 久法華
- 截流大師
- 尼僧往牛類
  - 尼大明
  - 尼淨真
  - 尼悟性
  - 尼能奉
  - 尼法蔵
- **王**臣往生類
  - 烏萇國王
  - 宋世子
  - ■劉遺民參軍
  - 馬子雲縣尉
  - 張迪助教
  - 王龍舒進十
  - 募繁大夫
  - 楊無為提刑
  - 文彦博潞公
  - 鍾離少師
  - 錢象祖郡守
  - 王敏仲侍郎
- 居十往牛類

- ■周續之
- 宋満
- ■鄭牧卿
- 元子才
- 孫良
- 王置
- 孫忠
- 沈銓
- 唐世良
- ■陸俊
- 吳子童
- 蓮華太公
- 華居士
- 吳居士
- 周益生
- 沈承先
- 干孟隣
- 蘇岐川
- 吳敬山
- 王君榮
- 童子往生類
  - 童子願往
  - 師贊
  - 二沙彌
  - 何曇迹
  - 吳某
- 婦女往生類
  - 隋皇后
  - 溫靜文妻
  - <u>李氏</u>
  - ■鄭氏
  - 王氏夫人
  - 陸氏官人
  - 重
  - 項氏
  - 裴氏女
  - 沈氏
  - 孫氏

- 樓氏
- 秦氏
- 梁氏
- ■蔣氏
- 賀氏
- ■陸氏
- 惡人往生類
  - 張善和
  - 一 瑩珂
  - 仲明
- <u>惡趣往牛類</u>
  - ■龍子
  - ■鸚鵡
  - 句鳥谷鳥
  - 勝蓮羅居十傳(附)
- 附辭世傷
- No. \_1173-D
- 巻目次
  - 1.
  - o 2
  - o 3.
  - o <u>4</u>,
- 贊助資訊

### 編輯說明

- 本電子書以「CBETA 電子佛典集成 Version 2023. Q1」為資料來源。
- 漢字呈現以 Uni code 3.0 為基礎,不在此範圍的字則採用<u>組</u>字式表達。
- 梵文悉曇字及蘭札字均採用羅馬轉寫字, 如無轉寫字則提供字型圖檔。
- CBETA 對底本所做的修訂用字以紅色字元表示。
- 若有發現任何問題,歡迎來函 service@cbeta.org 回報。
- <u>版權所有</u>,歡迎自由流通,但禁止營利使用。

#### No. 1173-A 周安士居士傳

周夢顏。一名思仁。字安士。崑山諸生也。博通經藏。深信淨土法 門。自號懷西居十。嘗以眾生造無量罪。唯淫殺二業。實居大半。 因著戒殺戒淫二書。其戒殺書。名萬善先資。言多懇切深痛。自言 每過一切神祠。必祝願云。唯願尊神。發出世心。勿受血食。一心 常念阿彌陀佛。求生淨土。思仁自今二十四歲。直至壽盡。中間若 殺一小魚蝦。乃至家中眷屬。若有一人傷一蚊蟻。唯願尊神是糾是 殛。迅雷擊碎所著書板。思仁自今二十四歲。直至壽盡。臨河見 魚。仰面見鳥。不思救度。反萌殺機。亦同此誓。思仁自今二十四 歳。直至壽盡。若夢寐中。見人殺牛。不能至心稱佛名號。發救度 心。而反歡喜贊成其事。亦同此誓。其戒淫書。名慾海回狂。勸諸 淫者。先觀胎獄。了種種苦。是謂息淫原始方便。次觀此身。諸蟲 蝟集。宛轉遊行。食人腦髓。是為初開不淨方便。次觀男女膿血洟 唾。惡露中滿。猶如溷廁。糞穢所都。是為息淫對治方便。次想死 人。正直仰臥。寒冰徹骨。黃水流出。臭不可聞。徧體生蟲。處處 鑽嚙。皮肉漸盡。骨節縱橫。乃至冢破骨出。人獸踐踏。而我此 身。終亦如是。次念法華所說因緣。生相滅相。與不生滅。是為斷 淫窮原方便。次觀自身。在極樂世界七寶池內蓮華之中。蓮華開 敷。見阿彌陀佛。坐寶蓮華。及諸種種莊嚴瑞相。亦見自身禮拜供 養於佛。作是觀時。發願往生極樂世界。永脫淫穽。是為究竟解脫 方便。又嘗輯西歸直指四卷。乾隆四年正月。與家人訣。云將西 歸。家人請以香湯沐浴。却之曰。我香湯沐浴久矣。談笑而逝。異 香郁然滿一室。年八十四。

#### No. 1173-B 像贊

(虞山)張爾旦(眉叔)

崑山安士先生。所著數種書。爾旦讀而受其益者。誠非淺鮮矣。 昔世尊為半偈故。猶捨身供養。若先生之恩。爾旦則茫然不知何 以報也。汪子石心。以繪像索題。驚喜瞻禮之餘。敬為四言二十 韻。不足道先生之萬一。惟欲推廣著書之意。重為結往生淨域之 緣。想先生在紫金臺中。當遙為一笑爾。道光庚子季冬朔後一 日。

維大居士。生康熙時。才辯無礙。能以法施。筆舌並用。霆掣電馳。三教典籍。悉誦悉知。雲涌其氣。瀾翻其詞。為如來使。作大

導師。嗟嗟末法。眾生愚癡。苟非菩薩。孰吼同獅。沒歸安養。我生詎遲。著述萬言。啟發是資。昔聞論說。今瞻逸姿。筇笠西行。飄然雪髭。我於弟子。淑則稱私。稽首涕泣。名同佛持。凡我同志。敬而仰之。此雖圖像。因緣在茲。彼有願力。難可議思。繪形所現。涌蓮華枝。孰能頂禮。攝受以慈。億眾咸趨。西方寶池。

(古吳)朱兆庚(吟白)

脫屣歸安養。高風說至今。著書同佛偈。愛物寓婆心。身已超塵遠。情還度世深。摩挱遺像在。咳唾有餘音。

(元和)邱洪業(幼遲)

性月妙明。人人具足。矢誠積修。憬然先覺。一塵不染。在俗超俗。仰止居士。鹿城尊宿。運大悲心。造無量福。前躡龍舒。後引尺木。巍巍金臺。獨標高躅。普願大千。脫離垢濁。善果圓時。同生極樂。

(元和)朱兆杓(薇卿)

愛河流日深。苦海浪日濺。哀哉閻浮提。五濁習難變。維公起鹿城。獨矢菩薩願。手撰四種書。字字寓懲勸。譬如暗室中。光明燭流電。又如墜懸崖。援手垂白練。自度并度人。悲憫婆心現。一朝善善果成。蓮臺金百鍊。後生失準繩。私淑空懷念。賢哉石心翁。公裔訪求徧。驚喜得真容。臨摹妙手倩。余生亦苦晚。道貌無從見。則效具素心。披書如覿面。況今覩此圖。頂禮生依戀。再拜默致詞。願假津梁便。接引娑婆眾。共登不退轉。

(笠水)邱孫錦(晝堂)

三復先生書。再拜先生像。仁言利以溥。道貌睟而盎。多生菩薩行。一現居士相。出入儒佛間。究竟歸安養。可憐閻浮提。生死苦流浪。遺書滿人間。振若天鼓響。我生恨已晚。未及侍几杖。[ 廿\*廿] 年鹿城道。徒切高山仰。敬爇一瓣香。翹勤禮華藏。娑婆願回入。度眾生無量。

(崑山)方步瀛(小湘)

居士是吾鄉先生。高山在望敬仰止。吾鄉文筆秀玉峰。近代名人接踵起。莊渠理學得真傳。柏廬繼之各具體。文章獨數歸震川。攷據亭林貫經史。居士更通儒佛關。覰破性命了生死。著書二種戒殺淫。當頭一喝聲震耳。度此眾生出迷津。後舉西方路直指。一心念佛向樂邦。十萬億土近如咫。七寶池內蓮華開。笑語家人佛來矣。我生已後六十年。恨不親見如來使。究竟私淑別無他。出世因緣在乎是。居士自號曰懷西。我之懷兮在居士。

(吳縣) 周孝垓(心香)

現居士身。為法施者。龍舒而後。唯我先生。彼勸淨土。開化初 機。以欲鉤牽。令入佛智。先生直指。三根均被。因緣譬喻。乃住 其中。汪子深心。繡像供養。為告世人。各宜敬信。

(方外)釋相觀(覺阿)

善知識。大菩薩。冠儒巾。說佛法。扶木叉。戒淫殺。三乘教。意深括。將身心。奉塵剎。宏持名。揚蓮宗。魯陽戈。日再中。讀公書。如見公。拜公像。道氣充。前龍舒。後尺木。公中立。三鼎足。象教衰。公等作。息邪說。振頹俗。我後公。已百年。瞻遺像。撫遺編。心悲喜。涕泗漣。公懷西。我亦然。願加被。公瓣蓮。

(東泖)朱大韻

一榻茶煙颺鬢絲。幾年故步笑蠅癡。而今了却周何累。長向寒林禮導師。

(杭州)馮旭升

曩讀先生集。時懷尚友情。仁言霑庶物。確論醒羣盲。像喜今朝覩。心應夙世傾。他年清泰國。翹首望相迎。

(仁和)胡 珽(挺臣)

一紙傳圖像。欣然見我師。後塵懷景仰。素志願西馳。闡教遺書在。蘇民奏議垂。焚香瞻道範。矍鑠現龐眉。

絲繡久成想。真容仔細看。迷津傳寶筏。末劫挽狂瀾。趨步摹猶易。頑廉感獨難。十年酬宿願。弁首付雕刊(余於十年前。識公之元孫。少蓉茂才。得此遺稿。又於汪石心丈處。臨摹遺像。未幾少蓉物故。余擬將此稿付梓。久而不果。今始得汪心持。沈濟之。助貲排印)。

#### 校印遺文工竣敬題二律

(古吳)汪鳳章(心持)

果遂懷西願。華開萬劫春。垂慈拯民物。普利到天人。幻夢憐誰覺。迷塗許問津。如公山海度。擬議總涓塵。尚有遺文在。刊行敢自怡。辯才雄不礙。潛德耀非遲。筆墨從心寫。煙雲向腕隨。一編三復讀。蓮種定含滋。

汪大紳

悲猛極矣。如從吾佛世尊。金口宣揚而得。六種為之震動。

#### 西歸直指全集目次

- 卷首 圖
  - 。西方有十種勝
  - 。雲棲大師普勸念佛
  - 。念佛九種勝
  - 。三界四生六道
  - 。七種不淨觀
  - 。三種人必定往生
  - 。發五種心決定往生
  - 。九想觀
  - 。白骨觀
  - 。七可惜
- 卷一 淨土綱要
  - 。阿難啟請
  - 。佛土雙標
  - 。法藏因地
  - 。願滿成佛
  - 。四十八願
  - 。如來得名

- 。堂宇寶池
- 。天樂雨華
- 。池岸華樹
- 。樹網盲音
- 。德水香華
- 。鳥官偈頌
- 。景象殊勝
- 。自然飲食
- 。隨官修習
- 。音容相貌
- 。作觀見佛
- 。稱名見佛
- 。持名往生
- 。生非易事
- 。末後付囑
- 。修持法門
- 。十念法門
- 。報恩法門
- 。助緣法門
- 。又二則
- 卷二 疑問指南
  - 。 度生宜急等 凡二問二答
  - 。 自性唯心等 凡二問二答
  - 。 佛土非一等 凡三問三答
  - 。 無生為宗等 凡二問二答
  - 。 捨苦趨樂等 凡二問二答
  - 。 軒輊禪淨等 凡二問二答
  - 。 先見彌勒等 凡一問一答

  - 。 福輕業重等 凡二問二答

  - 。 發願度生等 凡四問四答
  - 。修持異同等 凡七問七答
- 卷三 啟信雜說
  - 。如如居士勸修行文
  - 。理障更甚於欲
  - 。先知三世之說
  - 。須明因果之理
  - 。孔子必定說過三世

- 。勿以短命自待
- 。不可隘其見聞
- 。藏經不可不讀
- 。奘法師對唐太宗語
- 。當於肉驅生厭離心
- 。大孝人不願入胎
- 。大貴人須知自慚
- 。蠶繭喻
- 。籪籃喻
- 。馬喻
- 。野狐喻
- 。歸咎冥王
- 。撲燈蛾
- 。窗內蠅
- 。調馬四法
- 。眼藥
- 。有願必遂
- 。為僧者必宜修淨土
- 。高僧亦當修淨土
- 。不可甘心作鬼
- 。 九類皆當往生
- 。念佛無枉用之力
- 。人間勝事無如念佛
- 卷四 往生事略
  - 。 菩薩往生類 凡十則
  - 。 高僧往生類 凡二十六則
  - 。 尼僧往生類 凡五則
  - 。 王臣往生類 凡十二則
  - 。居士往生類 凡二十則
  - 。 童子往生類 凡五則
  - 。婦女往生類 凡十七則
  - 。 惡人往生類 凡三則
  - 。 惡趣往生類 凡四則

No. 1173-C

西方有十種勝



雲棲大師普勸念佛

#### 棲 師

若人 有 貧 無 子 子 孤 有 子 鸦 孝 貴 舿 難 籌 狩 受 宗 趁 孤 切 免 安 用 今 生 爱 身 近 祀 然 累 逢 無 糜 B 自 現 無 佚 得 基 如 此 常 爱 由 小 成 健 类 託 正好念佛

15

#### 若人 學 聴 出 在 處 處 年 仙 禪 忙 老 明 家 各 家 閒 少 求 悟 知 别 逍 忙 光 通 精 心 無 得 是 無 麂 迤 裏 景 無 神 惟 所 火 物 偷 經 事 凊 無 心 能 宅 外 閒 利 莪 极 多

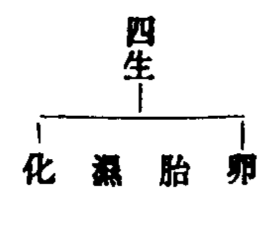
念佛九種勝

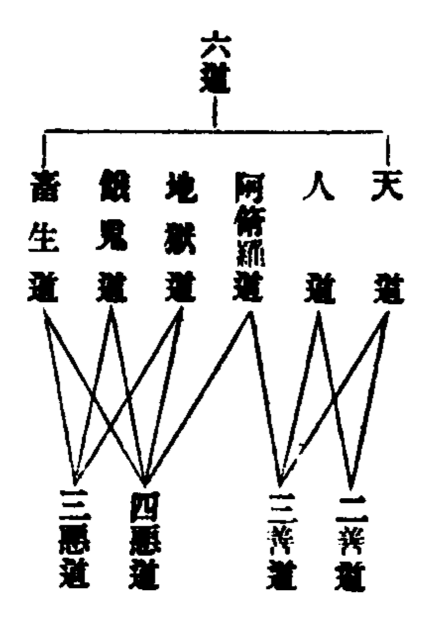
### 膀種九佛念

一一字少易念不若經院之雜榜一二 院地可念不必定在佛前二 院地可念不必定在佛前三 院時可念不論早晚間忙 五 增長顯德 大 消滅重罪經云至心念佛一大 游戏重罪經云至心念佛一人 惡鬼遠離

三界四生六道

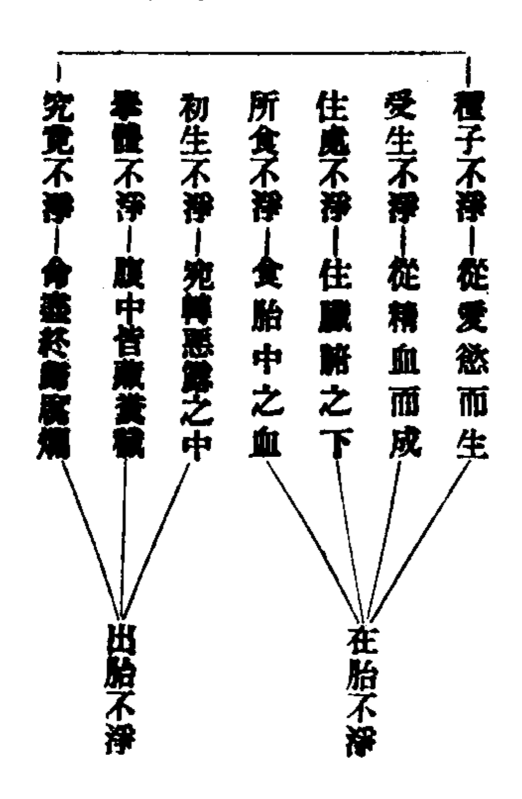






七種不淨觀

### 觀淨不種七



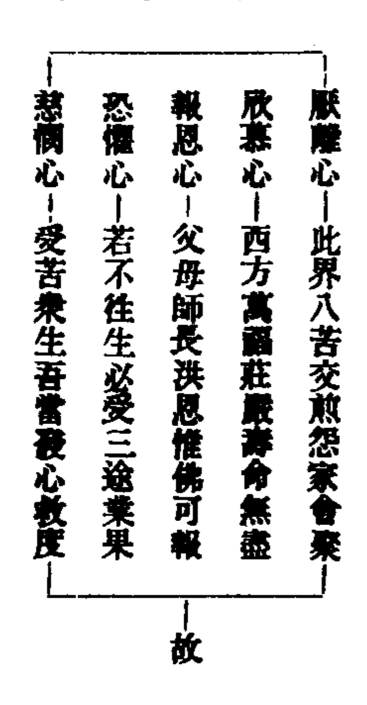
三種人必定往生

### 生往定必人種三

必 定 有 得 穫 往 法 經 生 者 云

發五種心決定往生

## 生往定決心種五發



九想觀

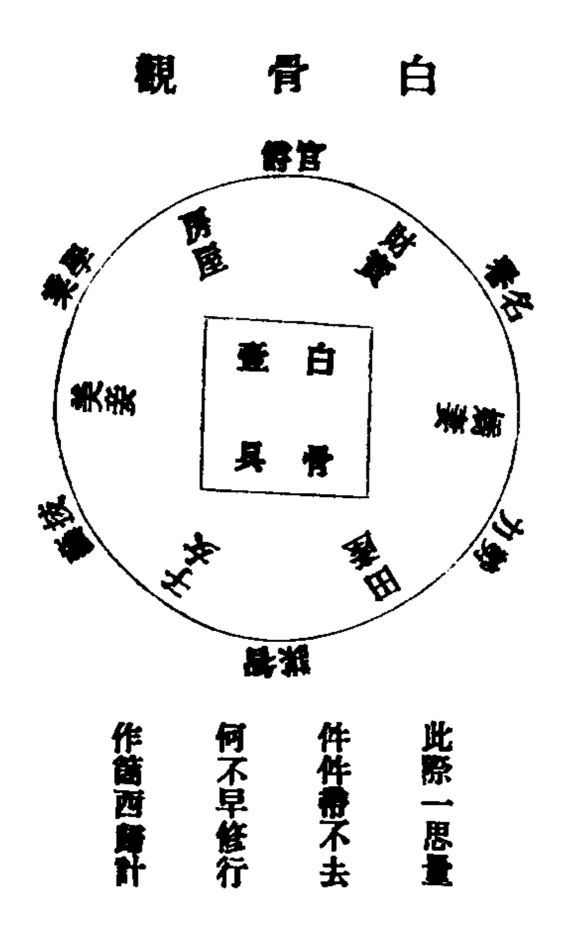
### 觀 想 九

一新死想──三四日後變成青紫 青聚想──三四日後變成青紫 片果想──高點與黑天至親擔身 時期想──不為則蟲恣意暖食 動職想──不為則蟲恣意暖食 動職想──不為則蟲恣意暖食

白骨觀

枯朽想一枯骨满朽轉復消散

白骨想一筋復化盡僅存白骨



七可惜

惜 可 七 陀涉 求現 無盈 顧小 末一 曾自 現水 老陀 生小 彫花 生廛 生在 算古 於一 永疾 於身 謝野 到皆 次受 七字 無病 之草 實拮 疾便 死有 食飢 痛求 林計 自寒 莊据 歸死 親訪 死器 然却 嚴經 近知 何却 宮營 之不 之却 遊畿 所思 殿不 處未 依彌 信 知

No. 1173 西歸直指卷之一

> 玉峰 懷西居士周夢顏安士氏彙輯 婁東 勝蓮居士羅萬忠允枚氏梓勸

#### 淨土綱要

世尊為一大事因緣出現於世。憐憫眾生輪迴六道。頭出頭沒。受苦無量。故於十方佛土中。指出西方極樂世界。使人知所趨向。而又授以至簡便法。使但念彼佛即便往生。真生死海中大慈航也。吾輩宿福深厚。幸遇此法。不敢仰負如來厚恩。故將大小本彌陀要旨。節錄其槩。使閱者一覽便知。名為淨土綱要。

#### 阿難啟請

大本彌陀經云。釋迦如來。一日容顏異常。阿難問之。佛言。汝所問者。勝於供養一四天下聲聞緣覺。及布施諸天人民。以至蜎飛蝡動之類。雖至累劫。猶百千萬倍。不可以及。所以者何。以諸天帝王人民。乃至蜎飛蝡動之類。皆因汝所問而得度脫之道。

觀此。則知淨土法門。不獨人類之梯航。亦諸天諸仙之寶筏。慎 莫泛視。

#### 佛土雙標

小本彌陀經云。爾時佛告長老舍利弗。從自西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂。其土有佛。號阿彌陀。今現在說法。舍利弗。彼十何故名為極樂。其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。

#### 法藏因地

大本經云。無量無數劫前。有世自在王佛出世。化度眾生。是時有大國王。往聽說法。頓然覺悟。乃捨王位。而往修行。號曰法藏比丘。即今阿彌陀佛是。對世自在王佛。發四十八大願。皆為濟度眾生。乃精進修行。入菩薩地。內則修慧。外則修福。於一切世間。無所不知。無所不見。且復托生於一切眾生中。同其形體。通其語言。以施教化。故上自天帝。下至昆蟲。無不欲令其超生極樂。

#### 願滿成佛

大本經云。阿彌陀佛。歷大阿僧祇劫。行菩薩行。不計眾苦。手中常出一切衣服。飲食。音樂。乃最上所須之物。惠施眾生。令其歡喜。發無上菩提之心。歷無數百千萬億劫。方得成就從前所發四十八願。而入佛位。是以十方無量眾生。一念歸依。遂生其國。

#### 四十八願

- 第一願 我作佛時。剎中無地獄餓鬼禽畜。以至蜎飛蝡動之類。
- 第二願 剎中無婦女。無央數世界諸天人民。以至蜎飛蝡動。來 生我剎者。皆於七寶池蓮華中生。
- 第三願 我剎中人。欲食之時。七寶鉢中。百味飲食。化現在前。食已。器用自然化去。
- 第四願 我剎中人。所欲衣服。隨念即至。不假裁縫擣染浣濯。
- 第五願 我剎中。自地以上。皆有宅宇。宮殿樓閣。池流華樹。 悉以無量雜寶。百千種香。而共合成。其香普薰十方世界。眾生 聞是香者。皆修佛行。
- 第六願 我剎中人。皆心相愛敬。無相憎嫉。
- 第七願 我剎中人。無淫佚瞋怒愚癡之心。
- 第八願 我剎中人。皆同一善心。無惑他念。其所欲言。皆預相 知意。
- 第九願 我剎中人。不聞不善之名。況有其實
- 第十願 剎中人知身如幻。無貪著心
- 第十一願 剎中雖有天人之異。而其形容。皆一類金色。面目端 正淨好。
- 第十二願 我作佛時。假令無央數世界諸天人民。盡為緣覺聲 聞。不能知我之年壽。當若干萬億劫。
- 第十三願 假令十方各千億世界諸天人民。皆為緣覺聲聞。一心 共計。亦莫知我剎中天人之數。
- 第十四願 我剎中人民。壽命皆無央劫。莫知其數。
- 第十五願 我剎中人。所受快樂。一如漏盡比丘。
- 第十六願 我剎中人。住正信位。離顛倒想。遠離分別。諸根寂靜。所止盡般泥洹。
- 第十七願 我作佛時。說經行道。十倍於諸佛。
- 第十八願 剎中人。盡通宿命。知百千億那由他劫事。
- 第十九願 剎中人盡得天眼。見百千億那由他世界。
- 第二十願 剎中人盡得天耳。聞百千億那由他諸佛說法。悉能受持。
- 第二十一願 剎中人得他心智。知百千億那由他世界眾生心念。
- 第二十二願 剎中人盡得神足。於一念頃。能超過百千億那由他世界。
- 第二十三願 我作佛時。名聞十方無數世界。諸佛稱我功德。及國土之勝。諸天人民。乃至蜎飛蝡動。聞我名號。慈心喜悅者。皆令來生我剎。
- 第二十四願 頂中光明絕妙。勝於日月百千萬倍。

- 第二十五願 我作佛時。光明照無數天下。諸天人民。乃至異類。見我光明。皆慈心作善。來生我國。
- 第二十六願 眾生蒙我光明。觸其身者。過諸天人。
- 第二十七願十方諸天人民有發菩提心。奉持齋戒。行六波羅。 欲生我剎。我現其前。引為不退菩薩。
- 第二十八願十方世界天人。聞我名號。燒香散華。飯食沙門。 起立塔寺。齋戒清淨。一心繫念於我。雖止一晝夜不絕。亦必生 我剎。
- 第二十九願 十方世界諸天人民。至心信樂。欲生我剎。十聲念 我名號。必遂來生。惟除五逆。誹謗正法。
- 第三十願 十方世界眾生。前世作惡。聞我名號。即懺悔為善。 奉持經戒。壽終不經三惡道。得生我剎。
- 第三十一願 十方天人。聞我名號。五體投地。喜悅信樂。修菩 薩行。常為諸天世人之所敬。
- 第三十二願 十方無央數世界女人。聞我名號。喜悅信樂。發菩提心。厭惡女身。壽終之後。不復為女。
- 第三十三願 生我剎菩薩。一生將補佛處。若其本願。欲往他方 攝化眾生。我以神力。助其修種種行願。
- 第三十四願 剎中人欲生他方者。如其願。不墮惡道。
- 第三十五願 剎中菩薩。以香華旛葢。真珠瓔珞。種種供具。往 無量世界。供養諸佛。一食之頃。即可徧至。
- 第三十六願 剎中菩薩。欲以萬種供具。供養十方無央數佛。供養眾具。自然在前。
- 第三十七願 剎中菩薩。受持經法。必得辯才智慧。
- 第三十八願 剎中菩薩。辯才智慧。不可限量。
- 第三十九願 剎中菩薩。得金剛那羅延力身。皆紫磨金色。具三十二相。八十種好。
- 第四十願 我剎清淨。照見十佛無量世界。菩薩欲於寶樹中。見十方一切佛剎。即時應現。
- 第四十一願 剎中菩薩。雖少功德者。皆知見道場樹。
- 第四十二願 剎中一切萬物。皆嚴淨光麗。形色殊特。雖得天 眼。不能辨其名數。
- 第四十三願 剎中欲得聞法。隨其志願。自然得聞。
- 第四十四願 剎中菩薩聲聞。頂中皆有光明。說經行道。無異於 佛。
- 第四十五願 他方菩薩。聞我名號。皈依精進。皆得清淨解脫三 昧。供養不可思議諸佛。
- 第四十六願 他方菩薩。皈依精進。皆得普等三昧。
- 第四十七願 他方菩薩。皈依精進。即得不退轉地。

第四十八願 他方菩薩。聞我名號。皈依精進。即得至第一忍。 第二忍。第三忍。於諸佛法。永不退轉。

佛言。爾時法藏比丘。於彼佛所。發斯弘誓。應時大地震動。天雨寶華。以散其上。空中讚言。決定成佛。

#### 如來得名

小本經云。彼佛何故號阿彌陀。舍利弗。彼佛光明無量。照十方國 無所障礙。是故號為阿彌陀 又云。彼佛壽命。及其人民。無量無 邊阿僧祇劫。故名阿彌陀。

#### 堂宇寶池

大本經云。阿彌陀佛講堂精舍。皆自然七寶。相間而成。復有七寶。以為樓觀欄楯。勝於此世界中。第六天上。天帝所居。百千萬倍。其餘菩薩聲聞。所居宮殿。亦復如是。彼諸天及人。衣服飲食。微妙音樂。隨意而現。所居宮宇樓閣。稱其形色高下大小。或以一寶二寶。乃至無量眾寶。悉化現而成。然其宮宇。有隨意高大。浮於空中者。有不能隨意高大。止在寶地者。由其前世求道時。德有厚薄故。止有衣服飲食。則皆平等。宮宇內外。復有自然流泉。及諸池沼。若一寶二寶成者。其底沙亦以一寶二寶。如黃金池者。底白銀沙。水晶池者。底瑠璃沙。若三寶四寶。以及七寶成者。其底沙亦如是。池中皆八功德水。清淨香潔。味如甘露。其間復有百種異華。枝皆千葉。光色既異。香氣亦異。芬芳馥郁。不可勝言。

#### 天樂雨華

小本經云。彼佛國土。常作天樂。黃金為地。晝夜六時。雨天曼陀羅華。其土眾生。常以清旦。各以衣裓。盛眾妙華。供養他方十萬億佛。即以食時還到本國。飯食經行。

#### 池岸華樹

大本經言。諸寶池岸。有無數栴檀香樹。吉祥華果。香氣流布。又 有各色蓮華。彌覆水上。又有七種寶樹行列。其純一寶樹者。根。 莖。枝。葉。華。果。皆以一寶。二寶為一樹者。根。莖。枝。 葉。華。果。亦以二寶。如是行行相植。枝枝相準。華華相順。果果相當。乃至周徧世界。不可勝視。

#### 樹網宣音

小本經云。彼佛國土。微風吹動諸寶行樹。及寶羅網。出微妙音。譬如百千種樂。同時俱作。聞是音者。自然皆生念佛念法念僧之心。

#### 德水香華

大本經言。生西方者。若入七寶池中。澡雪形體。意欲令水沒足。 水即沒足。欲令至膝。至腰。至頸。亦復如是。調和冷緩。無不順 適。既出浴已。各坐蓮華之中。自然微風徐動。吹諸寶樹。或作音 樂。吹諸寶華。皆成異香。散諸菩薩聲聞大眾之上。極目明麗。芳 香無比。及至小萎。自然亂風吹去。大眾有欲聞法者。有欲聞音樂 者。有欲聞華香者。有皆不欲聞者。各如其意。不相違忤。

#### 鳥宣偈頌

小本經云。彼國常有種種奇妙雜色之鳥。白鶴。孔雀。鸚鵡。舍利。迦陵頻伽。共命之鳥。是諸眾鳥。晝夜六時。出和雅音。其音演暢五根。五力。七菩提分。八聖道分。如是等法。其土眾生。聞是音己。皆悉念佛念法念僧。

又云。是諸眾鳥。皆是阿彌陀佛。欲令法音宣流。變化所作。

#### 景象殊勝

大本經言。剎中諸上善人。壽皆無央數劫。皆洞視徹聽。遙相瞻見。遙聞語言。其面目。皆端正淨好。無復醜陋。其體性。皆智慧勇健。無復庸愚。凡所存念。無非道德。形諸談說。無非正事。各相愛敬。無或憎嫉。各通宿命。雖歷萬劫。己所從來。靡不知之。復知十方世界去來現在之事。復知無央數世界。天上天下一切眾生心意所念。復知彼於何劫何歲。盡得度脫為人。得生極樂世界。

#### 自然飲食

大本經云。阿彌陀佛剎中諸往生者。其飯食時。有欲銀鉢者。有欲金鉢者。有欲水晶瑠璃鉢者。乃至有欲明月珠摩尼珠者。皆隨其

意。化現在前。百味飲食。充飽其中。多亦不餘。少亦不缺。食 已。自然消散。無有渣滓。或但見色聞香。自然飽滿。既已食訖。 器皿自去。再欲食時。復現如前。微妙快樂。次於泥洹。

#### 隨宜修習

大本經云。彼國人民。有在地講經者。有在地誦經者。有在地聽經。思道。坐禪者。亦有在虗空中講經者。有在虗空中誦經者。在 虎空中聽經。思道。坐禪者。於是未得須陀洹者。因此得須陀洹。 未得斯陀含者。因此得斯陀含。乃至未得阿羅漢。及不退轉菩薩 者。因此得阿羅漢。及不退轉菩薩。各隨其質。於然適意。

#### 音容相貌

佛問阿難。譬如丐者。在帝王側。形相容儀。可相類否。阿難答言。丐者羸陋醜惡。安可比擬帝王。佛言帝王雖貴。然較之轉輪聖王。猶如丐者。轉輪聖王。僅王四天下。然比忉利天王。又百千億倍。不可以及。忉利天王。比第六天王。又百千萬倍。不可以及。第六天王。比阿彌陀佛剎中。諸菩薩聲聞。諸上善人。又百千萬倍。不可以及。

#### 作觀見佛

十六觀經載頻婆娑羅王之后韋提希。因其子阿闍世王弑逆。不願住此娑婆濁惡世界。求生西方清淨佛土。佛告以修十六種觀想之法。至第七觀。遂見西方瑠璃寶地。遙覩阿彌陀佛。光明相好。佇虗空中。觀音侍左。勢至侍右。世尊遂授記韋提希。及五百侍女。皆生淨土。此用觀想之法以往生也。然佛告韋提希。汝是凡夫。心想羸劣。如來有異方便教汝。故得往生。所以蓮大師云。觀法深玄。祇應守約。守約者。持名之謂也。

#### 稱名見佛

世尊說大阿彌陀經。備言極樂世界。種種莊嚴。告阿難曰。汝起整衣。合掌恭敬。面西為阿彌陀佛作禮。阿難如教作禮。白佛言。願見阿彌陀佛。及極樂世界。與菩薩聲聞大眾。說是語已。阿彌陀佛。即放大光明。普照一切世界。爾時阿難。見阿彌陀佛。容貌巍巍。如黃金山。會中四眾。悉皆覩見。并見國土一切莊嚴。是時盲

者皆見。聾者皆聞。啞者皆語。跛者皆行。地獄餓鬼。皆獲安樂。諸天樂器。不鼓皆鳴。

#### 持名往生

阿彌陀經云。若有善男子善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。若一日。若二日。若三日。若四日。若五日。若六日。若七日。一心不亂。其人臨命終時。阿彌陀佛。與諸聖眾。現在其前。是人終時。心不顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。又云。若有信者。應當發願。生彼國土。

此段乃一經之要旨。重在執持名號。一心不亂上。

#### 生非易事

佛告舍利弗。不可以少善根福德因緣。得生彼國。

前云若有信者。應當發願。故信為入門之要務。人若不信。便不能念佛。不能念佛。便是無善根。無福德。無因緣矣。如此甘露法門。乃竟於我無分。豈不痛惜。余每誦經至此。不覺毛骨悚然。有時淚下如雨。既復幡然自慰曰。只愁不欲往生耳。果能信得阿彌陀佛真。便是我之善根。果能發得菩提心切。便是吾之福德。果能念得如來聖號。便是吾之因緣。安有不往生之理。法華經云。心生大歡喜。自知當作佛。

#### 末後付囑

佛告阿難。若有人已發願。今發願。當發願。欲生阿彌陀佛國者。 是諸人等。皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。於彼國土。若已 生。若今生。若當生。是故舍利弗。汝等皆當信受我語。及諸佛所 說。

人在三界中。如在圍城內。急求出路。方能逃脫。乃幸而開得一門。可以直達家鄉。機緣豈可錯過淨土法門者。透出圍城。直達家鄉之路也。釋迦如來。大慈大悲。憫念被圍之人。必受荼毒。所以開此捷徑之門。招人速出。此段經文。是最後叮嚀語。不獨教人諦信如來自己之言。并示以信受十方諸佛之語。悲心亦甚切矣。吾輩身荷大恩。無由上報。唯有如說修行。立弘誓願。求生淨土而已。謹將修持法門等。開列於後。

#### 修持法門

每日清晨。盥嗽焚香。合掌向西。(如有佛像即便向之)至心奉為四恩三有法界眾生。頂禮。

- 娑婆世界本師釋迦牟尼佛(或三拜或一拜)
- 十方盡虗空界一切諸佛(一拜)
- 十方盡虗空界一切尊法(一拜)
- 十方盡虐空界一切賢聖僧(一拜)
- 西方極樂世界大慈大悲接引導師阿彌陀佛(或十拜或七拜)
- 南無觀世音菩薩(或三拜或一拜)
- 南無大勢至菩薩(或三拜或一拜)
- 南無清淨大海眾菩薩(或三拜或一拜)

#### 菩薩四弘誓願

- 眾生無邊誓願度(一拜)
- 煩惱無盡誓願斷(一拜)
- 法門無量誓願學(一拜)
- 佛道無上誓願成(一拜)

禮拜訖。即誦阿彌陀經。或平日所誦經。或平日所持呪。皆不拘 多寡。但須至心持誦。誦畢。即回向西方 略停。即一心念佛。 念佛緣起

阿彌陀佛身金色 相好光明無等倫 白毫宛轉五須彌 紺目澄清四大海 光中化佛無數億 化菩薩眾亦無邊 四十八願度眾生 九品咸令登彼岸

南無西方極樂世界大慈大悲阿彌陀佛 隨念六字名號。或四字名 號。或幾百聲。或幾千聲。各隨其力。念完。即念觀音勢至二菩 薩名號。即念回向文一徧。回向西方 若每日所課佛號。多至幾 千幾萬聲。當分作幾時念。每念一時。即回向一次 其回向文。 有詳有略。詳者。雲棲大師所定。略者。慈雲懺主所定。最略 者。即經偈十六句。(見後)各隨其力。

#### 十念法門(此為最忙者設)

每日清晨盥[口\*敕]焚香。(若無香華須心上觀想作無數香華供養三寶)合掌面 西。至心頂禮。

• 本師釋迦牟尼佛(一拜)

- 西方極樂世界大慈大悲接引導師阿彌陀佛(三拜)
- 南無觀世音菩薩(一拜)
- 南無大勢至菩薩(一拜)
- 南無清淨大海眾菩薩(一拜)

隨合掌面西。至心念南無阿彌陀佛六字聖號。要一心不亂者盡十口氣。謂之十念。然不可因記數之故。反分其心。宜手執數珠。心自不亂。手但記數。約念三串四串或五串十串亦可。念畢。隨念十六句回向偈 偈曰。

我今稱念阿彌陀 直實功德佛名號 證知懺悔及所願 唯願慈悲哀攝受 往昔所造諸惡業 皆由無始貪瞋癡 從身語意之所生 一切我今皆懺悔 願我臨欲命終時 盡除一切諸障礙 面見我佛阿彌陀 即得往牛安樂剎 我既往生彼國已 現前成就此大願 普願沈溺諸眾生 速往無量光佛剎

#### 報恩法門

修淨土者。靜想吾一生以來。受恩最深者。莫如父母。自十月懷胎。三年乳哺。以及教訓養育。此恩此德。何能上報。又念吾從無量劫來。托生之數。不可窮盡。則父母之恩未報者。亦不可窮盡。此無量宿世父母。現今必有在地獄中。燒煑屠割者。必有在餓鬼中。飢火焦燃者。必有在畜生中。負重牽犂者。吾若不信有此。是猶母雞被殺。而小雞不信也。吾若不思救度。猶小雞雖見母殺。而不知所以救度也。興言及此。便當涕淚悲泣。舉身接地。代為宿世今生父母。及受恩師長眷屬。發菩提心。至心稱念聖號若干聲。念念中先免其八十億劫死生重罪。俟我往生之後。回入娑婆。然後盡行度脫若有至親骨肉。新遭喪亡者。亦回向在內。

#### 助緣法門

修淨土者。每日清晨。觀想一閻浮提。推至大千世界中。所殺牛羊犬豕。禽鳥魚鱉之類。每日無算。積其尸。可以過高山之頂。收其血。可以赤江海之流。此等異類。止因宿生造業。不知有西方。故受輪迴之苦。吾當代其發菩提心。至心稱念佛號若干聲。念念中先免其八十億劫死生重罪。俟我往生之後。回入娑婆。然後盡行度脫。

又

又觀想一閻浮提。推至大千世界中。一切餓鬼。為飢渴所逼。咽喉出火。骨節出聲。受苦無量。又念八寒八熱大小地獄中。斬砍燒磨。一日一夜。萬死萬生。受苦無量。止因宿世廣造惡業。不信有西方。故受輪迴之苦。我當代其發菩提心。至心稱念佛號。念念中先免其八十億劫死生重罪。俟我往生之後。回入娑婆。然後盡行度脫。

#### 又

修淨土者。每日之間。隨力隨分。所行善事。如布施貧窮。齋僧塑像。買物放生之類。一毫之福。即代為十方受苦眾生。回向極樂世界。

西歸直指卷之一

#### 西歸直指卷之二

玉峰 懷西居十周夢顏安十氏彙輯

婁東 勝蓮居士羅萬忠允枚氏梓勸

## 疑問指南

華嚴經云。信為道元功德母。長養一切諸善根。故八萬四千法門。無不從信而入。人若不信。便如焦芽敗種。無藥可施。何況念佛往生。尤為難信之法乎。往昔禪宗長老。暨博學鴻儒。皆有闡揚淨業。設為問答之詞。如天台智者大師之十疑論。天如老人之淨土或問。王侍郎之決疑集。袁中郎之西方合論。其外復有為集為文。目不勝賞。無非欲人堅固信根。同歸安養耳。茲特統彙羣編。撮其領要。間亦竊附管窺。補所未逮。總名之曰疑問指南。敢曰製錦以成章哉。聊云釀花而作蜜爾。

## 第一疑

問。諸佛菩薩。以大悲為業。若欲救度眾生。秖應願生三界。於 五濁三塗中。救苦眾生。因何求生淨土。專為自利。捨離眾生。 母乃闕大慈悲。障菩提道耶。

答。菩薩有二種。一久修行菩薩。已曾親近諸佛。悟得無生法忍者。入修行菩薩。未嘗親近諸佛。未得無生法忍者。久修行菩薩。有大神通。有大威力。故能為天為仙。為帝為王。為鬼為畜。出入生死。廣度眾生。若初修行人。力量淺薄。雖發菩薩之心。猶住凡夫之地。自疾不能救。焉能救他人。故智度論云。具縛凡夫有大悲心。願生濁世。救苦眾生者。無有是處。何以故。五濁世中。聲色貨利。刻刻糾纏。煩惱冤家。重重密布。略一失足便成墮落。縱使得生人中。難逢有佛之世。縱使有佛出世。難生信向之态。鄰使得生人中。難逢有佛之世。縱使有佛出世。難生信向之态。而信向佛乘。修行出家。轉生若遇大富大貴。未免耽著塵緣。廣造眾惡。從此一失人身。何時更當解脫。所以有智慧人。將欲度生。先求見佛。果能一心不亂。念佛往生。業已為金剛不壞之身。然後可行隨類度生之願。譬如救溺。須自乘舟筏。方能引人出水。若徒從井救人。未有不與之俱溺者。非闕慈悲也。正善用其慈悲也。

# 第二疑

問。諸法體空。本來無生。平等寂滅。何乃捨此求彼。欲生西 方。經云。心淨。則佛土淨。欲求淨土。當先淨心。何乃不求淨 心而求淨土。

答。欲生西方者。謂是捨此而求彼。則不欲生西方者。獨非捨彼而求此耶。若云彼此兩無所求。是執斷見矣。若云彼此兩無所捨。是執常見矣。維摩經云。雖知諸佛國。及與眾生空。而常修淨土。教化諸羣生。故雖熾然往生。不礙無生之理。至於心淨佛土淨之說。有理有事。若言乎理。何見求生者之心必非淨。而不求生者之心反為淨耶。若言乎事。與其淨此心以居五濁惡世。何如淨此心以居極樂蓮邦耶。況居濁世者之求淨而不淨。在蓮邦者之不求淨而自淨耶。

## 第三疑

問。十方諸佛土。功德皆平等。何不普念一切功德。生一切淨土。而乃偏求一佛淨土耶。

答。諸佛淨土。固皆平等。但眾生根鈍。濁亂者多。若不專心一處。三昧難成。故專念阿彌陀佛。即是一相三昧。隨願往生經云。普廣菩薩問佛。十方悉有淨土。世尊何故偏讚西方彌陀淨土。專遣往生。佛告普廣。閻浮提眾生。心多濁亂。為此偏讚西方一佛淨土。使諸眾生。專心一境。易得往生。華嚴經云。一切諸佛身。即是一佛身。譬如淨滿月。普應一切水。故知念一佛。即是念一切佛。生一淨土。無異生一切淨土也。

# 第四疑

問。十方佛土。無量無邊。隨念一佛。皆得往生。何為偏念阿彌 陀佛。

答。有三因緣。一。阿彌陀佛。與娑婆世界有緣故。無量劫前。發四十八種誓願。皆欲接引念佛眾生故。今娑婆世界人。信口念佛。必稱阿彌陀。將來眾生福薄。法欲滅時。諸經皆去。獨有阿彌陀經遲去百年。非其驗何。一。因本師釋迦如來指示故。三藏十二部經。所說甚廣。獨有持名一法。不念他佛。但念阿彌陀。苟非至切至要。胡為再四諄諄。一。因十方諸佛皆作證明故。蓋淨土法門。係難信之法。故世尊每說阿彌陀佛。即有十方如來。共作證明。以見不可不信。然則欲修淨業者。安得不專念彌陀哉。

# 第五疑

問。具縛凡夫。惡業厚重。一切煩惱未斷。一毫福德未修。若西 方淨土。已是超出三界。過於天帝天仙百千萬億恒河沙倍。凡夫 念佛。安能遂生其國。

答。此仗阿彌陀佛之力。非藉自己之力也。譬之跛人行路。終日不能數里。若乘轉輪王之象寶。一朝能歷四大天下。又如寒士欲親近帝王。倘從州縣小試。以望登科甲。位通顯。則難而未穩。若能托胎而為王子。不過旬月之間。便與帝王同為一家。往生者之專仗佛力。亦猶是也。修行人若不求生淨土。僅在惡濁世界修持。則頭出頭沒。不知經若干年劫。尚不能成一羅漢。何況至於菩薩地位。若修淨土法門。只要精進修持。一心不亂。現世便可往生。竟從西方修行。永不退墮。直至成佛。最為捷徑。譬如竹中之蟲。向上欲出。必要齩穿無數竹節。不勝其苦。若識得從旁便可齩穿。則橫出甚易。所以修淨業者。謂之橫出三界。而何疑凡夫之不能遂生也。

## 第六疑

問。九品之中。下三品多是惡人。止因臨終念佛。所以往生。萬一既生彼國。仍有邪見三毒。柰何。

答。只愁不生。不愁生後復惡。其中蓋有五因緣。一者阿彌陀佛。 大悲願力所持故。二者所願如意。無所貪求故。三者寶樹花鳥。咸 宣妙法故。四者純以菩薩為良友。惡緣永斷故。五者壽命長遠。歷 劫修持故。所以一生西方。直至成佛。永不退轉。良有以也。

# 第七疑

問。繼釋迦而成佛者。即彌勒菩薩。今現在兜率天宮說法。人能 修上品十善。便生其處。何不往生兜率天宮。親侍彌勒。將來下 生成佛之時。隨之而下乎。

答。上品十善。固得生天。但欲必生兜率。恐亦未穩。不觀彌勒上生經乎。經云。行眾三昧。深入正定。方始得生。試問修十善者能之乎。若阿彌陀佛。但得持名。無不攝受。較之廣修十善者。其易數倍。況兜率天宮。多欲界退位天子。天女之多。不可勝計。天人見之。往往耽染。何況凡夫。薩遮尼乾子經云。諸天大繫縛。無過於女色。女人縛諸天。將至三惡道。較之西方。萬不及一。又況縱見彌勒。未護聖果。一生淨域永不退轉乎。

# 第八疑

問。凡夫宿世今生。廣造無量惡業。臨終十念。云何遂得往生。答。今世造惡。臨終十念往生者。必其宿世修行。今生不過一念之迷耳。不然。臨歿之時。惡緣必至矣。安能反遇善知識。教以念佛乎。即教以念佛。彼安得而聽信乎。況彼念佛之時。必其幡然覺悟。痛悔前非。大怖切心。萬緣齊放。止認西方一條路。更無別處可回頭。如此念佛。雖然一句。可當千聲。所以十六觀經云。念念中滅八十億劫生死之罪。果能辦著此種精誠。又加以宿生福業。佛來接引。夫亦何疑。

## 第九疑

問。極樂國土。去此娑婆世界。尚有十萬億佛土。如此遼遠。凡夫豈能即到。又聞女人根缺。及二乘人。皆不得往生。信乎。答。道遠難去者。形也。一念可往者。心也。念佛者生彼國土。只在此心。非挾此形骸以往也。如人夢遊他國。雖在千萬里外。一呼便醒。豈因道近易覺。道遠難覺耶。女人及根缺不生者。謂極樂國土。無有女人。及根缺之人也。非謂女人及根缺者。不得往生也。若女人不得往生。則韋提希。(阿闍世王之母)與五百侍女。世尊何以授記其悉得往生乎。無量壽經四十八願中。佛有一願云。設我得佛。十方世界一切女人。稱我名號。厭惡女身。捨命之後。更受女身者。不取正覺。女人如此。根缺可知。且鴝鵒鸚鵡。尚因念佛而往生。(一見淨土文一見法苑珠林)豈根缺者反不如異類耶。至於二乘。乃果位中人。凡夫尚得往生。豈有反擯二乘之理。阿彌陀經云。彼佛有無量無邊聲聞弟子。皆阿羅漢。將謂獨非二乘耶。故謂生彼國者。無二乘之執心。則可。謂二乘不生。生彼國者。即無二乘。則不可。

# 第十疑

問。今欲決定求生西方。未知作何功行。何等發心。得生彼國。又世俗之人。皆有妻子。未知不斷淫慾。得生彼國否。答。欲決定生西方者。持名之外。當具二種念力。必得往生。一者當生厭離濁世之念。二者當生欣慕樂邦之念。又當發菩提心。隨力作善以迴向之。未有不往生者。至於妻子之緣。在俗亦所不礙。苟能使之共沾法味。斷不因之而反種孽根。所謂厭離濁世者。濁惡世中。動生荊棘。世人只為衣食二字。困苦一生。為名利兩途。奔波一世。手忙脚亂。甘為妻子做家奴。畫想夢思。總為色身尋煩惱。自想七尺形軀。外面只因一片皮包。所以妄自尊大。若將天眼一

觀。中間不過滿腹尿溺及膿血惡露而已。所以涅槃經云。如是身城。愚癡羅剎。止住其中。何有智慧者。當樂此身。而謂不當厭離乎。所謂欣慕樂邦者。西方之樂。非天宮之可比。不可以言語形容。每日但將經中所言。一一靜想。以為吾將來必定到此。則欣慕之念自生。淨土之緣自熟。云何謂發菩提心。往生論云。菩提心者。誓願成佛之心也。誓願成佛者。憐憫一切眾生。輪迴六道。受苦無極。是以發心救度。使其超出三界。同至西方極樂國土而後已也。念佛之人。若能具此二種念力。又加以發菩提心。仰體如來度人之意。有不決定往生。蒙佛受記者。未之有也已上十疑論。

客。問天如老人曰。永明壽禪師。海內推為宗匠。而自修淨土。 且以教人謂有禪無淨土。十人九差路。無禪有淨土。萬修萬人 度。無乃自屈其禪而過讚淨十耶。

答。永明大師。非過讚也。淨土法門。至廣至大。淨土修法。至簡至易。廣大者。一切機緣。收攝都盡。上而等覺位中菩薩。下至愚夫愚婦。五逆十惡之徒。臨終念佛悔過。無不往生也。簡易者。初無艱難勞苦之行。但持六字名號。即便往生。得不退轉。直至成佛而後已也。試問。修行出世。更有捷於此者乎。非壽禪師。不能以此自修。非壽禪師。不能以此教人也。

問。廣大簡易。既聞命矣。但禪宗悟達之士。既曰見性成佛。何必復求淨土耶。

答。惟其悟達。故願求生。汝但未悟耳。使汝既悟。則淨土之趨。萬牛難挽矣。且汝謂一悟之後。結習已除。諸漏已盡。無量劫來之冤對已消。更不復受後有耶。抑或尚有結業未完。不免重報輕受耶。且謂一悟之後。遂具三十二相。八十隨形好。降伏天魔。救度十方世界乎。抑或神通威力。一時尚未具足。猶待他生後世也。倘謂只消一悟。大事已畢。則諸大菩薩之廣修六度。動經塵劫者。反有愧於汝矣。觀佛三昧經。載文殊菩薩自敘宿因。謂得念佛三昧與世尊記之曰。汝當往生極樂世界。華嚴經。載普賢菩薩。以十大願王。教善財童子。亦終之以導歸極樂。楞伽經中。世尊授記龍樹。亦有往生極樂之語。至於大寶積經。世尊印許淨飯王。及七萬釋種。同生安養。十六觀經。指示韋提希。及五百侍女。同覲彌陀。若夫東土之廬山遠公。天台。賢首。諸宗尊者。無不宣揚淨業。共修西方。豈其所悟所證。反出今人下耶。

問。淨土攝機。誠哉廣矣。然所謂淨土者。在十萬億佛剎外。較之唯心淨土。本性彌陀之說。似乎著跡矣。

答。楞嚴經云。色身外。洎山河虗空大地。咸是妙明真心中物。又云。諸法所生。唯心所現。安有佛土而在心外者哉。當知心外無土。土外無心。所謂十方微塵國土者。唯我心中之土也。三世恒沙

諸佛者。惟我心中之佛也。知此。則知無一土不依我心而立。無一 佛不因我性而現。然則十萬億剎外之極樂。獨非唯心之淨土。極樂 國中之教主。獨非本性之彌陀乎。

問。淨土之說。蓋表法耳。智者當直悟禪宗。方為上著。若只讚揚淨土。將毋執著事相。不明理性耶。

答。歸元性無二。方便有多門。識得此意。則禪宗淨土。殊途同 歸。中峰大師云。禪者。淨土之禪。淨土者。禪之淨土。雖互為闡 揚。而修之者。必貴一門深入。故大勢至菩薩。得念佛三昧。而 曰。以念佛心。入無生忍。普賢菩薩。入華嚴不思議解脫境界。而 曰。願我命終時。往生安樂剎。是二大士。一侍娑婆教主。一侍安 養導師。官各立門戶。而乃和會圓融。兩不相礙。安得尚執偏見 耶。且爾云淨土表法者。豈不以淨心即是淨土。不復有七寶莊嚴之 淨土乎。果爾。則亦將謂。善心即是天堂。不必更有夜摩忉利。惡 心即是地獄。不必更有刀劍鑊湯。愚癡即是畜生。不必更有披毛戴 角耶。然則既有寂光淨土。必有實報莊嚴等土可知。況事外無理。 相外無性。定要捨事求理。離相覓性。則理事尚不能無礙。安望其 事事無礙乎。且爾雖具如來之性。現在猶是凡夫之身。若果能隨處 淨土。試問能於廁溷之中。安之如袵席否。能於犬豕牛馬。同槽而 食否。能於腐爛屍骸。蛆蟲鑽齧者。同寢同眠否。如其能之。任汝 說高山平地總西方。任汝說縱遇風刀常坦坦。若猶未也。則是穢淨 之見未空。愛憎之情猶在。而乃以過量境界。侈口高談。使淺見之 夫。略讀幾本經書。略看幾則公案。便欲謗法造罪。伊誰之咎哉。 問。修行求出生死。故貴無生。慕西方而願往。得毋乖於無生之 義乎。

答。以生為生者。常見之所失也。以無生為無生者。斷見之所惑也。生而無生。無生而生者。第一義諦也。蓋妙真如性。本是無生。因緣和合。乃有生相。以性能現相。故曰無生即生。以相由性現。故曰生即無生。知此。則知淨土之生。惟心所生。若疑遠而難到。則心包太虗。量周法界。夫何遠之有。

問。十方佛土。淨妙者多。今偏指極樂。又偏讚其境勝緣勝。何 耶。

答。此間國土。眾苦所歸。縱有樂緣。皆招苦果。西方不然。所以經云。是諸眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。試以兩土略一較量。豈特天淵。只如此方投胎。必在胞十月。分娩之際。與鬼為隣。彼則質托蓮房。安坐妙香宮殿。既不受胞胎之汙穢。復不累母氏之劬勞。而人世之生苦謝矣。此方年老之人。髮白面皺。腰曲背駝。坐起須人。奄奄一息。彼則法味資神。永無衰老。十方國土。瞬息往來。而人世之老苦免矣。此方一遇疾病。則呻吟牀褥。宛轉

哀號。彼則具大神通。有大威力。國中不聞痛癢之名。而人世之病苦絕矣。此方人必有死。死必有罪。唯有低頭就縛。押付閻羅。彼則一托蓮胎。便成金剛不壞之體。相好光明。壽命無量。而人世之死苦捐矣。此方有合必有離。劬勞之父母。難保長存。恩愛之夫妻。類多各散。彼則法中眷屬。永遠相親。寧有愛別離之苦乎。此方譬敵相尋。有冤必報。大怖切心。無可逃避。彼則相親相敬。無非菩薩勝友。相與周旋。曾有冤憎會之苦乎。此方人類。皆為衣食奔波。妻子驅遣。困苦萬狀。彼則念衣衣來。想食食至。宮殿園林。無非七寶。各各受用自然。曾有所求闕絕之苦乎。不特此也,則明己頭沒。輪轉生死。彼國則一證無生。永不退轉。此方則配於、荊棘成林。彼國則賣樹參天。黃金為地。又此方則觀音勢至。徒仰嘉名。彼國則二大菩薩。親為勝友。彼此較觀。境緣迥勝。境勝者。可以攝取淨之心。緣勝者。可以助修行之力也。

問。欣厭之心。即愛憎之念。愛憎乃生死岸頭事。非修行人所官。柰何。

答。厭離娑婆。欣慕極樂。雖具愛憎之心。然非世間之愛憎。乃十方如來轉凡成聖之愛憎也。若非厭離。何以脫此娑婆濁世。若非欣慕。安能生此極樂蓮邦。蓋惟厭離而後能轉凡。欣慕而後能成聖也。

問。此間飲食衣服。宮室器皿。必待營為。方能受用。云何極樂世界。一應享福之事。皆可自然而來。

答。享福之事。皆從修福而來。北俱盧洲。其飲食衣服。皆能受用現成。何況阿彌陀佛萬福莊嚴之寶剎乎。大阿彌陀經云。此講堂宮宇。初無作者。亦無所從來。以彼佛願大德重。自然化生。又云。他方佛剎。悉皆為善。無造惡之所。故其福德。亦皆自然。其次有世界。為善者多。為惡者少。亦有自然之福。不待修營。若此世界。為惡極多。為善極少。故不自修治。物無自有。

問。念佛往生者。臨終之時。皆見佛與菩薩。親來接引。經云。 誦持往生呪三十萬偏。阿彌陀佛常住其頂。衛護是人。假令十方 世界。皆誦真言。皆求佛與菩薩接引。阿彌陀佛。安能皆住其 頂。往而迎之乎。

答。天上日月之光。猶能普照世界。不患光之不足。何况佛之誓願神诵乎。

問。法華會上。普賢菩薩。現坐道場。眾菩薩盡其神力。不能得 見。今往生者皆博地凡夫。如何即能見佛。就其所見之佛。果與 菩薩所見之佛。無以異乎。 答。佛相總如是。所見各不同。初生西方者。所見不過佛之麤相。如三十二相。八十隨形好之類。若華嚴經所云如來有十華嚴藏世界海微塵數大人相。恐非大菩薩不能見也。譬之諸天所食須陀之味。一器之中。色味各別。又如有病人與無病人。共嘗一物。甘苦迥殊。所以世尊以足指按地。大千世界。皆成金色。獨有螺髻梵王得見。餘皆不知。淨土聖境。亦復如是。

問。此間念佛。西方七寶池中。即生蓮華一朵。若能精進。其華 漸大。倘或退惰。其華萎落。信乎。

答。此易明也。譬之大明鏡中。凡有物來。必現其影。且如舍衛城中樹提伽樓閣。不過白銀瑠璃所成。然其牆壁中。猶能現出一城中事。何況阿彌陀佛清淨莊嚴之寶剎乎。此間念佛。彼土生蓮。固無疑也。

問。帶業往生。且得不退。則人於生前。世緣未了。何不且做世間事業。直待臨終。然後念佛乎。

答。此邪說也。存此一念。自誤多矣。發此一言。誤人多矣。惡人 臨終。念佛往生者。必其宿有善根。又遇得善知識。所以臨終有此 僥倖。此乃千萬人中之一。豈各人臨終。皆有此僥倖哉。羣疑論 云。世間有十種人。臨終不得念佛。一者。善友未必相遇。二者。 業累纏身。不遑念佛。三者。偏風失語。四者。狂亂失心。五者。 或遭水火。六者。遭遇豺狼。七者。惡友壞其信根。八者。飽食過 度。昏迷猝死。九者。陣亡。十者。高巖失足。有一於此。便難念 佛。縱使好病而死。當四大分離之候。亦未免風刀解體。恐怖慞 惶。豈暇安心念佛。又或業緣未畢。世念未休。家私未明。後事未 辦。而且求醫問、。擾亂其心。子哭妻啼。驚皇其耳。方寸之內。 一無主張。當此之時。求其從容念佛。望其一心不亂。萬無此理。 所以古人云。若待老來方念佛。孤墳多是少年人。又云。平時勸人 念佛。皆說我忙。獨至無常一到。極忙也休。人生在世。能有幾 時。乘此未老未病。便當屏棄俗緣。幹辦要事。得一日光陰。念一 日佛號。得一時工夫。修一時淨業。不然。一失人身。萬劫難復 矣。危哉。

問。待老修行。固無此理。但凡夫皆在世網中。有事不能撥棄。 奈何。

答。人在世間。必有一死。修與不修。總不得免。與其墮落。孰若超升。苟其痛念無常。何患用心不切。無論處靜處忙。順境逆境。總與念佛求生。兩不相礙。縱使世緣極重。亦當忙裏偷閒。定為日課。或萬或千。不可間斷。其冗忙之極者。晨朝十念。定不可闕。問。一心不亂。一日至七日。即得往生。或一日七日內一心。此後不能一心。未知亦得生否。

答。既能一心。以後心即稍散。定不至於大散。如顏子三月不違 仁。三月以內。固是仁人。豈三月以後。遂為惡人耶。苟能常自檢 點。屢發弘願。無不生者。

問。念佛者念念相續。功方能密。但暑月之內。裸體時多。安得 竟日衣冠。未知飲食坐臥。裸形盥[口\*敕]時。皆可念佛否。 答。默念無妨。所謂造次必於是。顛沛必於是也。

問。一心稱名時。又發求生淨土之心。似乎雜以兩念。如之何。 答。稱名固所以求生也。經云。應當發願。願生彼國。又云。執持 名號。則知固一事。非兩事也。譬之做舉業家。其欲得功名。求生 淨土也。其讀書作文。執持名號也。此處似有微分也。則求生之 念。宜於早晚發願時。若稱名之刻。又當專一其心。不可使之以夾 雜也。

問。終日念佛。遇福則作。固是學人本分。但作福時。未免心在福事。不在佛號。未識有礙一心不亂否。

答。明鏡本空。物來則現。於鏡空何礙。人<mark>但</mark>事未至而將迎。事已 過而留滯。乃為病耳。

問。父母之恩。最難圖報。若能往生西方。未識有法可以報恩 否。且人生一世。即有一父母。若百千萬億世。即有百千萬億父 母。未知往生之後。能各記憶姓名。各知其所在。可以一一報之 乎。

答。欲報之德。昊天罔極。此世俗之言也。以世俗之道報親。誠無可報之法。若往生之後。欲報其親。則易易矣。豈惟報一世之親。即欲報百千萬億世以前之父母。亦有報之之法。蓋人一至西方。必得神通天眼。能見無數世界之事。必得神通天耳。能聽無數世界之聲。必具他心通智。能知一切眾生之心。必得宿命通智。能知無量劫前死此生彼之事。所謂某人在某處。如是名。如是姓。如是種族。如是居里。纖悉皆知。可以惟我所為。盡其報効。豈有父母恩。不能酬答者乎。昔孟子稱舜之孝。曰為天子父。尊之至也。以天下養。養之至也。使吾往生為菩薩。俾父母為菩薩之父母。不更尊於人類乎。且使父母得生淨土。念衣衣來。想食食至。受自然之语。享無極之壽。不更愈於以天下養乎。況一國土中。不過一位天子。若有第二位孝子出來。也要想著以天下養。則必謀為不軌。反做亂臣賊子矣。豈若淨土法門之盡人可以展其孝。仍無礙於世法乎。

問。異類眾生。在三惡道中受苦者。其數無量。吾安能一一救之。而徒發此虐願乎。

答。菩薩欲普度眾生。則一應三惡道中受苦者。皆我分內應度之人。豈可因其多而有畏心。因其多而有厭心倦心乎。地藏菩薩云。

地獄不空。誓不成佛。普賢菩薩十大願。願願以盡眾生界為期。然則修淨業者。欲生西方。不當以回入娑婆。誓抜三途為願乎。

問。微細物命。其類甚多。假令每見物類。即發救度之心。不識此心僅能畢我志願乎。抑或仍有益於彼乎。

答。當觀發心之誠否。苟能竭我之誠。無不有益於彼。觀世尊往劫為忍辱仙人。目連往劫為樵夫事。便知發心之有益 釋迦如來。於無量劫前。為忍辱仙人。在山中修道。遇國王出獵。逐一走獸。問道人獸今何往。此時若實告之。則害獸。不實告。又妄語。沈吟未對。國王怒。斫去一臂。又問之。亦沈吟不對。又斫去一臂。道人乃發願云。我成佛後。當先度此人。勿使世人效彼為惡。後首度比丘憍陳如。即當時國王也 佛世有一城人難化。佛言此輩人與目連有緣。因遣之往。其人果皆向化。問佛因緣。佛言目連往劫。曾為樵夫。驚起無數亂蜂。目連戒之曰。汝等皆有佛性。他時我若成道。當來度汝。今此城人。乃當日聚蜂也。因其曾發一念。故與有緣。觀此。不特見一切人類。皆當勸其念佛。發救度之想。即見一切異類。亦當代其念佛。發救度之想矣。

問。念佛雖誠。然所念之數有限。假令百命而以千聲佛號施之。 百命自然隱沾其福。萬一恒沙物命。而亦以千聲佛號施之。其福 轉微。奈何。

答。譬如一炬。百人分去。此炬如故。千人萬人分之。此炬亦如故。

問。昔有二僧。於念佛時。觀想身坐大蓮華內。作蓮華開想合想。如是五月。皆得往生。不知念佛者可以之為程式否。

答。可然。畢竟以念佛為主。

西歸直指卷之二

### 西歸直指卷之三

玉峰 懷西居士周夢顏安士氏彙輯

婁東 勝蓮居士羅萬忠允枚氏梓勸

### 啟信雜說

以淨土之說勸大智慧人。化導甚易。因其宿福深厚。根器不凡也。以淨土之說勸愚夫愚婦。化導亦易。因其胸無成見。如甘之可以受和。白之可以受采也。獨是以其說告之吾輩讀書人。却甚不易。由其先有一番膚淺套語。牢結於胸。故雖有至道而不欲聞。雖有良言而不欲聽也。爰集指迷歸信之言。可與淨土相發明者。摘錄數條。以當法喜。名為啟信雜說。

### 如如居士顏丙勸修行文

人人愛此色身。誰信身為苦本。刻刻貪圖快樂。不知樂是苦因。浮 牛易度。豈是久居。幻質匪堅。總歸磨滅。長年者偶至八九十而 亡。短命者不過二三旬而夭。更有今日不知來日事。又有上牀忽別 下牀鞋。幾多一息不來。便是千秋永別。歎此身無有是處。柰誰人 不被他瞞。筋纏七尺骨頭。皮裹一包肉塊。髮毛爪齒。聚若堆塵。 涕淚痰涎。汗如行廁。冬寒夏熱。年年向瘧疾裏偷牛。蝨齩蚊鑽。 歲歲從蛆蟲邊混過。此身無可愛樂。諸人當願出離。如何辨昧者。 尚逞風流。懞懂漢。猶牛顛倒。或有骷髏頭上簪花簪草。或有臭皮 袋邊帶麝帶香。羅衣偏罩膿血囊。錦被悉遮屎尿桶。用盡奸心百 計。將謂住世萬年。不知頭痛眼昏。閻羅王接人來到。加以鬢班齒 落。無常鬼寄信相尋。簡簡戀色貪財。盡是失人身之捷徑。日日耽 酒嗜肉。無非種地獄之深根。眼前圖快活一時。身後受苦辛萬劫。 一旦命根絕處。四大風刀割時。外則脚手牽抽。內則肝腸痛裂。縱 使妻孥相惜。無計留君。假饒骨肉滿前。有誰替汝。生者枉自悲啼 痛切。死者但覺神識奔馳。前途不見光明。舉目全無伴侶。過柰河 岸。見之無不悲傷。入鬼門關。到者自然悽慘。棄世方經七日。投 冥漸歷諸司。曹官抱案沒人情。獄卒持叉無笑面。平生為善者。送 歸天道仙道人道。在日浩惡者。押入湯塗火塗刀塗。當初盡道因果 荒唐。此際方知語言不謬。孽鏡裏。件件分明。夜臺中。般般苦 楚。刀山劍樹。喫不盡萬種煎熬。戴角披毛。填不了多生業債。任 汝心雄膽潑。免不得向鬼卒而低頭。憑他謗道毀僧。挨不過對閻君

而屈膝。魂魄雖歸陰界。身屍猶臥棺中。或隔三朝五朝。或當六月七月。腐爛。則出蟲出血。臭穢。則熏地熏天。無錢財者。付之一堆野火。有體面者。埋諸萬里荒山。昔時俏麗紅顏。翻成灰燼。今日荒涼白骨。變作塵埃。從前恩愛。到此成空。自昔英雄。而今何在。青草邊。漫留碑石。綠楊內。空挂紙錢。想到梢頭結局。誰人難免如斯。若欲跳出輪迴。須是歸心正覺。休向鬼窟裏作活計。要知肉團上有真人。是男是女總堪修。若俗若僧皆有分。急求活路。當思身後之身。切莫依回。原做夢中之夢。若明日更待明日。看看誤盡青春。使後人復哀後人。纍纍增高白骨。彌陀好念。勿虐彼國之金臺。閻老無情。莫惹他家之鐵棒。捨惡從善。改往修來。對眾為大眾宣揚。歸家為一家解說。使在在齊知覺悟。教人人共免沈淪。佛言不信。何言可信。人道不修。他道難修。各請直下承當。莫使此生空過。

## 理障更甚於欲

生而盲者不識象。有一國王。集羣瞽而問之曰。汝等欲知象之形否。皆曰願知。乃命象夫牽象於庭。喚羣瞽以手摸之。摸訖。問曰。汝等已知象形否。皆曰已知。乃各自揣度。摸其鼻者。曰象形如琴。摸其足者。曰象形如柱。摸其脊者。曰象形如屋。摸其脇者。曰象形如壁。摸其耳者。曰象形如箕。摸其尾者。曰象形如膏。各執一說。爭論不已。繼以毆擊。王笑曰。汝等皆未知象。若其鼻也。柱者其足也。屋者其脊也。壁者其脇也。箕者其耳也。帝者其尾也。由是羣瞽默不敢言。然意中猶謂所摸之不謬。而大恨羣說之皆非。於是瞽人終身不識象矣。向使不教以手摸。則象之形狀。數語便知夫何至於爭執也。惟其有此一摸。彼遂謂親驗之於手。斷無疑惑。是以牢固於中而不可拔也。不讀書人。教以修淨土。縱未能皆信。然必不至於誹謗。若一讀舉業之書。便自以為是。空腹高心。以為此不過佛氏之教。而誠實之語。反為荒唐。甘露之投。視為鴆毒矣。故曰理之為障。更甚於欲。

## 先要知三世之說

讀書人有不信前世後世。因而不信淨土者。不知前世後世。即是昨日來朝。合下便有。並非佛家造出。譬如五臟六腑。原在病人自己腹中。柰何因其出諸醫人之口。遂視為藥籠中物乎。文昌帝君勸士子文。開口便謂吾一十七世為士大夫身。是顯然有三世矣。士子科名。皆經其掌管。豈其言不足信乎。

### 又要明因果之理

儒者之不信因果。非不信佛也。乃不信儒也。易曰。積善之家。必有餘慶。積不善之家。必有餘殃。書曰。作善降之百祥。作不善降之百殃。夫作善作不善。因也。降祥降殃。則果矣。譬之曰與太陽。同是一物。故曰欲知前世因。今生受者是。人若信乎其說。自然不敢為惡。倘以報應為荒唐。是落得欺人詐人。無所忌憚矣。且如一邑之內。一人信之而作一善。萬人即增萬善。一人不信而造一惡。萬人即增萬惡。故曰人人信因果。大治之道也。人人不信因果。大亂之道也。

### 三世之理孔子必定說過

三世之說。考之書史。所載甚多。即今世俗見聞。事亦不一。儒者止因孔子未嘗言及。所以不敢出諸口。然而孔子豈有不言者乎。若云孔子不知三世。亦不得為聖人矣。一部論語中。孔子所言者。不過八千五百零三字。則言之不傳於後者必多。若必待見之經書而後信。則四書五經中。孔子未嘗自言其父母。儒者亦當隱諱其所生。未嘗自言其昆弟。儒者不當道及其手足。未嘗自言其室廬田疇。儒者不應居宮室而業恒產。不寧唯是文房四寶。經書中未之及也。子之習字差矣。夏葛冬裘之外。未嘗說及小衣。得毋今之穿袴者非乎。江南金錫。儒者不當為用。西蜀丹青。儒者不當作彩。何也。以孔子未嘗出諸口也。獨是經書所傳。孔子教人孝友。儒者却不肯孝友。教人忠恕。儒者却不肯忠恕。並未嘗勸人賭博。儒者偏好賭博。並未嘗教人做某事某事。偏要去做某事某事。則又何也。一言以蔽之。曰弗思耳。

## 智者勿以短命自待

人身初未嘗有死。死之名。乃從肉軀得之。蓋肉軀雖有變更。吾性本無變更。譬諸遠行之人。或乘舟坐轎。或馳馬驅車。舟車轎馬。肉驅也。乘舟車轎馬者。真性也。就肉驅論。長者不滿百年。若言吾之本來面目。豈止天長地久。靜言思之。何等快樂。今之不信後世者。知有肉軀而不知有真性也。是明明以短命自待也。亦見之謬矣。

# 有智者不可隘其見聞

農夫心眼中。不知富翁境界。富翁心眼中。不知帝王境界。同在人 類中。而大小懸殊矣。況其由人而天。復由天而至於佛國乎。人謂 讀書之人。見聞必廣。豈知越是讀書人。見聞越小。由其執著先入 之言。牢固不拔耳。蓋彼所見聞者。不過此間一國土。而不知世界 之多。不可窮盡。日月之多。亦不可窮盡。但知厥初生民。始於盤 古。不知劫初自大平等王開創後。目下已經第九小劫。但知此處號 為中華。不知就閻浮一洲中。其自號為中華者。已有十六大國。五 百中國。十萬小國。但知人生七十。便號古稀。不知劫初之人。皆 從八萬四千歲而始。但知此方衣食之源。必由耕織。不知天宮佛 土。皆念衣衣來。想食食至。但知金銀財寶。此方得之甚難。不知 十方佛土。大地皆七寶所成。但見此方文字。止有蒼頡所造六書。 不知白開闢後。書法己有六十四種。但知左國史漢。些微典籍。便 稱藝苑之宗。不知普光明殿上祕笈琅承。同於山積。但知人類肉 驅。必從男女精血而成。不知質托蓮胎。生於上妙香潔之處。可以 不由女人之腹。但知娶得一位黄瘦婦女。便愛之惜之。珍之玩之。 唯其言之是聽。豈知轉輪王臨御時。除玉女外。尚有二萬妙麗夫 人。至於忉利天王。其玉女之多。動以萬億計。每一玉女之旁。化 一天王以受娛樂。但知人為萬物之靈。謂可贊化育。參天地。不知 人類不過六道中之一道。四生中之一生。十法界中之一法界。但知 奉得一位兩位聖人。便謂其尊無對。其餘一應天神地祇人鬼。皆不 足信。一應未曾目擊之事。皆謂荒唐。豈知每一國土。即有幾位聖 人。主持教化。人類之多。閻浮提中。共有六千四百種。不獨此間 一處有聖人。嗟乎此種境界。豈聲色貨利之徒。所能窺其毫末哉。 譬如蚯蚓。但知尺十中食泥之樂。不知蒼龍躍於大海。突浪衝波。 譬如蜣蜋。但知糞壤內轉丸之樂。不知大鵬扶搖九萬里。風斯在 下。是故學佛人當須大著眼。

# 藏經不可不讀

雞犬牛羊。能鳴而不能語。較諸能言之人。人之能言者貴矣。一字不識之人。但能以口言語。不能以手言語。而略識幾字者。能以筆通信於千里之遠。則略識幾字者貴矣。略識幾字者。雖能以手代口。終不能化一手為百千手。并不能留其手以至百千年。若能博通古今。著書垂後。則能一書刷印百千書。一書留至百千年矣。其人不更貴乎。雖然。此猶世間之書也。若於儒書外。更能博覧佛藏。則一應天上天下。前劫後劫。以及龍宮海藏。皆可略知其槩。見聞不更廣乎。雖然。見聞固廣。若不得捷徑之方。超出三界。則於菩提種子。猶無分也。倘能博通三藏。復遇淨土法門。能篤信而奉行

之。斯其福德智慧所由來。非三世五世之事矣 或曰。龍宮海藏之文。雖係如來誠實之語。其如儒者之不信何。曰堯舜禹湯文武之事。若以告之不識字人。彼亦以為荒唐也。是故佛書誠不可不讀也。

### 奘師善於啟發

世俗或以僧無戒行。故輕之而不信淨土。謬也。是以道士不肖而輕老子。士人不肖而輕孔子也。智者尚不以人廢言。況可以其徒而輕其教乎。昔唐太宗謂玄奘法師曰。朕欲齋僧。但聞僧多無行。奈何。奘法師曰。崑山有玉。混雜泥沙。麗水生金。寧無瓦礫。土木雕成羅漢。敬之則福生。銅鐵鑄就金容。毀之而有罪。泥龍雖不能行雨。祈雨須禱泥龍。凡僧雖不能降福。修福須敬凡僧。太宗恍然曰。朕自今以後。雖見小沙彌。猶如敬佛。嗟乎。太宗固自有宿福。一撥便醒。奘師亦可謂善於啟發矣。

### 當於肉軀生厭離心

人生在世。八苦交煎。而人不自知苦。反以為樂。宜乎以苦入苦。永無出期也。且以生苦言之。人在母胎。住肝膈之下。大腸之上。由膜而皰。漸漸成形。胞胎裹住。不得自由。母噉熱食。如灌鑊湯。母飲冷水。若臥寒冰。所居乃不潔之處。所食皆不淨之血。其住胎也。不滿三百日。其受苦也。同於數十年。迨至彌月。便倒懸其體。頭向產門。形質漸大。欲出無由。自斃之道。在此一刻。殺母機關。亦在此一刻。此時蓐母牽之。痛如車裂。所以一出胞胎。無不放聲大哭。出胎之後。屎溺狼籍。不知羞愧。所謂大富大貴者亦如此。所謂大聖大賢者亦如此。人惟習為固然。所以不知不覺。若能清夜一思。豈不可哀可恥。如來大聖憐憫世間。教人求生淨土。蓮華化生。免此患難。奈何耽染沈迷。不生厭離之想。

## 大孝人不願入胎

神識投胎。不獨自己受苦。即為母者亦大受其苦。無論在胎十月。度日如年。到出胎之際。為母者痛苦萬狀。慚懼難言。刻刻與鬼為隣。念念求生不得。幸而難過重生。便愛嬰兒若寶。由是推燥就濕。顧復提攜。一生精血。暗裏消磨者多矣。昔有七歲沙彌。出家得道。自識宿命。因歎曰。吾之一身。累五母悲惱。為第一世母子時。隣家亦生。吾獨短命。母見隣子長成。即生悲惱。為第二母子

時。吾復早夭。母若見人乳兒。即生悲惱。為第三母子時。十歲即亡。母見他兒飲食類我。即生悲惱。為第四母子時。未娶而死。母見同輩娶婦。即生悲惱。今當第五世七歲出家。吾母憶念。復生悲惱。吾念生死輪迴。累親如此。所以精進修道。今街上摩肩接踵。往來不絕之人。大抵遺累於親者多。能報親恩者。曾有幾人。夫托胎一世。即累一父母。則托胎百千萬世。即遺累百千萬世父母矣。若能超然出世。蓮華化生。永遠不累父母。豈非大孝之大孝乎。乃今之謗佛者。反謂出家不孝。是甘心常住胎中。而累及其親者也。

## 大貴人須知自慚

所謂貴人者。非爵尊位顯。學富五車之謂也。謂其能去乎賤態也。謂其能去同乎禽獸之賤態也。賤何在。曰貪。曰淫。曰殺。曰盜。是也。此禽獸所同有也。其外尚有可羞可恨者。莫如腹中化糞一事。無論珍羞百味。一人咽喉。便同津唾腦涎。隨之而下。胃中即有黃色長蟲。屈伸宛轉於其內。經一晝夜。鑽囓消化。流注大腸。臭不可近。積之既多。遂從大小便。分道涌出。醜惡之狀。同與犬豕。此種賤態。偶一為之。已是可羞。何堪日日如此。若有此賤態。不自覺知。不求厭離。便與禽獸無異。故必自怨自艾。刻刻欲去此賤態。方是大貴之人。六天之中。雖食天須陀味。然皆香潔輕清。無纖塵渣滓。身上香雲。涌現自在。百千萬國。倏忽去來。有涕淚痰涎。大小便利之穢。故天人一爪甲。價值閻浮提地。然不可稱為大貴人者。以猶不免於輪迴也。是必超然出世。蓮華化生。而後可永絕此賤態也。此非孔孟之力。所能救吾也。

# 蠶繭喻

蠶之作繭也。亦既左之右之。上之下之。盡吐腹中之所有以成之。方謂常住其中。可安然無恙。豈知所以自經自營者。適所以自纏自縛乎。豈知彼方恃其所吐以衛身。人即利其所吐以殺身乎。萬萬千千癡蟲。誰得免於沸湯者。然彼方子復傳子。孫復傳孫。以入沸湯也。則慘莫慘於此也。世間兩片大門內之家繭。亦復如是。竭畢世之經營。剛剛為妻子謀衣食。設機械。結冤讐。無所不至。迨家業麤成。而此身已束縛其中矣。萬萬千千癡人。誰得免於償報者。然彼方將子復傳子。孫復傳孫。以償報也。則奇莫奇於此也。所以四十二章經云。人繫於妻子舍宅。甚於牢獄。牢獄有散釋之期。妻子無遠離之念。

#### 籪籃喻

漁人設斷中流。使魚不得越過。其傍浮以水草。示以可藏匿狀。而密埋能進不能出之籃於草下。於是魚爭投之。以為可以棲托。而不知己在籃中矣。愛河中之籪簾亦復如是。人但知無病無患時。家舍可安。妻子可托。悠悠忽過。不覺不知。一旦閻老之籃忽起。而平日最愛之父子夫妻。一一被其登簿勾取。思之豈不可恨。徒恨無益。唯有使其不敢勾取。乃為高著。

#### 馬喻

馬有四種。其最上良馬。見鞭影而馳。不待驅策。次則一鞭即走。 又次之。鞭輕不走。鞭重方走。其最下駑馬。鞭重亦不走。必錐入 於膚。痛極而始走。人亦如是。有智慧者易於醒覺。百里內聞人 死。即當駭曰。百里內有人死矣。吾亦人也。死必及我。作速修 行。以求解脫。此見鞭影而馳者也。其次則見親戚死而覺悟。又其 次見逼隣人死。而後覺悟。若待自己年老。或自己有病。而後覺 悟。已是錐入膚而後走者。倘或年老猶不覺悟。或已病猶不覺悟。 豈非并此而不若者乎。

## 野狐喻

野狐黑夜入廚房。飽食睡去。天明不能逃竄。乃佯死而待人棄去。未幾。果有欲棄之者。一人曰。狐尾甚佳。待我割之而後棄。狐聞而懼。忍痛而聽其割。俄有童子來。欲取其兩耳。狐聞益懼。然思兩耳猶無關於性命。仍復忍之。俄復有人曰。皮可補裘。狐大駭曰。若取我皮。必至斷頭剖腹。其可忍乎。於是奮然跳起。向外狂奔。而此狐竟走脫矣。人在三界牢獄。無異廚房。業已托胎為人。已難逃於一死。只有念佛往生。乃可死裏逃過。錯過強壯之時。狐尾已經割去。若到桑榆遲暮。已將斷頭剖腹矣。苟非立弘誓願奮不顧身。其能跳出迷途。蒙佛接引乎。

# 歸咎冥王

一人死見冥王。據孽受罪。其人曰。早知如此。大王何不先通一信。冥王曰。通過信矣。汝髮漸黃。是第一信。汝齒漸搖。是第二信。汝力漸衰。是第三信。汝之耳目漸昏瞶。是第四第五信。信之通也屢矣。有少年者泣曰。彼信通矣。我猶未也。冥王曰。通於爾

亦多矣。爾猶憶某少年有病死疫亡者乎。某少年有刀傷縊死者乎。 某少年有水溺火焚狼吞蛇螫者乎。皆汝信也。豈必呼名而告也。任 汝有山拔葢世之勇。掀天揭地之才。其能免於此間之對簿乎。獨有 超然事外。不唯免於此間之對簿。并能使冥王敬而禮之者。則唯念 佛往生之人。

#### 撲燈蛾

燈蛾之死於油火也。非死於油火也。死於見也。人方憐而驅之。彼必乘隙而投之。以為我之所見者。必不謬。是以一往無前。死而後已也。人之嗜聲色。嗜貨利。嗜賭博者。亦因彼之所見者。止在於此。是以一往無前。直至死而後已也。何不借鑒於蛾也。

### 窗內蠅

癡蠅之在窗也。有盤旋往復。竟日不能出者。由其拘於所見。不能 作一退步耳。若能翻然作一退步。處處海闊天空矣。娑婆世界是一 箇大窗槅。自古及今。不知關閉多少癡蠅於內。吾今幸。而忽作退 步。向西飛去也。向西飛去也。快哉。

## 調馬四法

佛世有調御良馬者。佛問其用幾法。答言用四法。一恩。二威。三先威後恩。四先恩後威。佛言四法不調。將如之何。馬師曰。便當殺之。世尊教化眾生。當用何法。佛言亦用四法。其一用恩者。謂善信之人。教以修行學道。其二用威者。謂造惡之人。示以三途輪轉。三則先教以修行學道。四則先示以三途輪轉。馬師曰。四法不化。將如之何。佛言。我亦殺之。馬師曰。如來大慈。何以行殺。佛言四法不化。教亦無益。遂不與言。不與之言。即殺之矣。

# 眼藥

世尊之將入涅槃也。摩耶夫人(淨飯王之后)在忉利天宮。得數種惡夢。內一夢云。夢下界日輪忽沒。舉世黑暗。有無數羅剎。手執利刀。挑去世人之眼。摩耶歎曰。此必吾子釋迦如來入涅槃之兆也。俄而阿那律尊者。果然昇天來報矣。世間毀謗三寶之書。皆挑去人之眼目者也。末劫之人。福力愈淺。則此種書籍愈多。智慧愈微。則奉此種書籍者愈眾。故有福之人。必須早自覺悟。不被其挑。固

為上也。倘或<mark>已</mark>經挑傷。宜速以妙藥塗之。藥何在。此書亦其一也。

## 有願必遂

宋呂文正公蒙正。字聖功。太宗時。舉進士第一。封許國公。每晨興禮佛時。必祝云。不信佛者。勿生吾家。願吾子孫。世食天祿。護持三寶。後從子夷簡。封申國公。每遇元日拜家廟後。即叩禮廣慧禪師。申公之子公著。亦封申國公。於天衣禪師亦如之。左丞好問。於圓照禪師亦如之。左丞之子用中。於佛照禪師亦如之。世世貴顯奉佛。果符公願。夫文正所期。不過世願。猶能成就。何況發菩提心。願生安養。而不遂其所求乎。

### 為僧者不可不修淨土

宋青草堂禪師。素有戒行。年九十餘。曾氏常供養之。屢施衣物。僧感其德。許以托生其家。後曾氏婦人生子。使人看草堂。已坐化矣。所生子。即曾魯公也。以前世曾修福慧。故少年登高科。後作賢宰相。又如明末浙江僧大成。為寺中收盞飯供眾。道經飯店史家。其家奉佛。僧來化齋者必留。大成收飯回寺。史見其日飯少。輒以其飯湊滿。史家素無子。後其妻忽有孕。分娩時。親見大成走入臥房。急追問之。不得。而分娩者竟產一男。是日。大成僧不見來取飯。造寺問之。乃知即於是日謝世。於是即以大成名之。其子幼年。聰慧孝友。茹胎齋。終身不破戒。以順治乙未。大魁天下。自世俗觀之。此兩公者。皆富貴而享大名。若修行人觀之。兩僧之自誤者多矣。向使兩師知有西方法門。以其所修者。回向淨土。縱或不能上品。猶或可以中品。何至僅以狀元宰相竟其局哉。

## 高僧亦官修淨土

隋相州釋玄景。宗教俱通。道風遐播。大業二年六月。將欲示寂。 沐浴端坐。兩目上視。忽自言曰。吾欲生兜率內院。見彌勒菩薩。 云何乃作夜摩天王。眾問之。曰非爾所知也。頃之。又云。天上甚 忙。賓客甚多。遂坐而逝。嗟乎。師修行時。固發心見彌勒。到此 不能見彌勒。而轉作天王者也。自世俗觀之。其位已在上帝之上 矣。然較之生於西方。則遠不逮也。是知高僧亦不可不修淨土也。

# 不可甘心作鬼

大千世界一切人類。不問貴賤智愚。老幼男女。臨終之後。若不出世。未有不為鬼者。勸人念佛。求生淨土。是勸世人不去為鬼也。小儒不信佛法。反從而謗之。不唯自己甘心為鬼。并欲勸一切世人為鬼矣。其現在不為鬼者。特暫耳。目下林林總總一切人。即轉盼後林林總總一切鬼也。人惟不知甚暫。所以疲形勞神以求富貴。無論不得富貴。縱使極富極貴。當臨去之候。手內不能齎分文。一鬼呼之而輒去。安在其為富貴耶。獨有念佛之人。到此無疾無災。安然脫化。身無一切病苦厄難。心無一切貪戀迷惑。惡鬼覩影潛踪。閻老聞名頂禮。豈非超然出世之大丈夫乎。人惟如是。而後始能不作鬼也。則夫不作鬼者誠非易也。

### 九類皆當往生

九類者。所謂胎生。卵生。濕生。化生。有色。無色。有想。無想。非有想非無想也。九類。則盡乎貴賤幽明。及天上天下之數矣。九類之中。最苦者。三惡道。最樂者。三界二十八天。止因未出生死。所以輪迴六道。是苦者固苦。樂者亦苦也。縱使長壽諸天。現享無涯之樂。然而天福報盡。仍墮三途。豈若極樂國土之永脫輪迴。長辭六趣乎。余嘗於文昌。關帝。東嶽。廟中進香。禮拜之後。必祝云。願帝君尊信三寶。發菩提心。往生西方。行菩薩道。又嘗頂禮斗母尊天。及昊天上帝。雖誠惶誠恐。稽首頓首之後。亦願至尊念佛往生。行菩薩道。廣度一切。何以故。祇因有智慧人。看得世間極高明事。無如念佛。最有福事。莫若往生。念佛往生。非一切福德所可比儗者也。斗母尊天。即經中摩利支天菩薩。昊天上帝。即經中所稱忉利天王。世尊每說法時。忉利天王。無不恭敬禮拜。侍立左右。今日聞此默祝。必然歡喜。斷無反開罪戾之事。吾輩幸而遇此法門。不思勇猛精進。回向菩提。豈非如來所稱最可憐憫者乎。

# 念佛無枉用之力

世俗之事。謀而不成。則前功盡棄。獨有念佛。縱有始無終。而從前所念。亦決不枉費。昔有樵夫。遇虎登樹。一稱南無佛。多生多劫後。猶賴之以出家。漸至成佛者。何況精誠一世乎。即或現世不能往生。來世必出生死。非如世俗之讀書不就。枉費精神。經營不就。反虧貲本也。

# 人間勝事無如念佛

譬喻經云。昔有夫妻二人。禱天求子。婦即懷娠。生四種物。一栴檀米斗。二甘露蜜瓶。三珍寶錦囊。四七節神杖。其人歎曰。吾本求子。何用此種物。天神問曰。汝欲得子何為。其人曰。吾欲得子。將來望其養育耳。神曰。斗中之米。取之復盈。甘露瓶中。能消百病。珍寶之囊。用之不竭。七節神杖。以備凶暴。人間孝子豈能如是。其人大喜。遂致殷富。其後他國聞之。遣兵往奪。其人擎杖。飛行擊退。保之終身。世人孜孜汲汲。無暇修行者。不過為一妻子耳。然妻子縱極趨奉。安能若此四物哉。至於往生西方。則超出生死。萬福莊嚴。所求如意。又豈四物之所可較量哉。故天上人間。第一勝事。無如念佛。西歸直指卷之三

#### 西歸直指卷之四

玉峰 懷西居士周夢顏安士氏彙輯

婁東 勝蓮居士羅萬忠允枚氏梓勸

## 往生事略

天下無憑無據者。其言不足信。有徵有驗者。其說必定真。念佛往生。有徵有驗者也。蓋天下萬事可假托。獨死生之事。纖毫不可假托。古今來聖賢豪傑。講道論德。修仁行義者。不啻千萬。然其沒也。不過以疾臥牀。斯為考終命矣。若要預知時至。沐浴端坐。或聞異香盈室。或見天樂迎空自生民以來未嘗有一人。也獨有念佛之人。此種祥瑞。不一而足。是莫受用於念佛之人。亦莫尊貴於念佛之人矣。夫臨去之際。既如此安閒。則所到之方。必定是非常福地。人奈何不於此際動一念乎。因將此地生西之人。摘錄數十條。名為往生事略。亦欲見賢思齊。同生安養云爾。

### 菩薩往生類

## 如來記往

大無量壽經云。彌勒白佛言。於此世界。有幾菩薩往生極樂。佛告彌勒。於此世界。有六十二億不退菩薩。往生彼國。小行菩薩不可稱計。不但此國。他方佛土如遠照佛剎。有百八十億菩薩。皆當往生。乃至十方佛剎。往生者甚多無數。我若具說。一劫猶未能盡。

# 文殊願生

觀佛三昧經。佛記文殊當生極樂。文殊發願偈云。願我命終時。滅除諸障礙。面見彌陀佛。往生安樂剎。生彼佛國已。滿足我大願。阿彌陀如來。現前授我記。

# 普賢求往

華嚴經。普賢菩薩。列十種大願。普為眾生求生淨土。偈云。願我臨欲命終時。盡除一切諸障礙。面見彼佛阿彌陀。即得往生安樂

剎。

#### 偈論淨土

天親菩薩。天竺人。廣造諸論。升兜率天宮內院。見彌勒佛。著無 量壽經論。及淨土偈。五門修法。普勸往生。

### 請佛形儀

天竺雞頭摩寺五通菩薩。以神力往安樂國。見阿彌陀佛。陳云。娑婆眾生。願生淨土。無佛形儀。請垂降計。佛言汝應先行。尋當現彼。五通還。聖儀已至。一佛五十菩薩。各坐蓮華。在樹葉上。遂傳寫流布。見感通傳。

#### 造論起信

馬鳴菩薩。西天第十二祖。嘗著起信論。後明求生淨土。詞皆切要。

## 龍樹記生

楞伽經云。大慧汝當知。善逝涅槃後。未來世當有。持於我法者。 大名德比丘。厥號為龍樹。能破有無宗。世間中顯我。無上大乘 法。得初歡喜地。往生安樂國。

# 集善往生

大悲經云。佛言我滅度後。北天竺國。有比丘名祁婆迦。修集無量種種。最勝菩提善根。已而命終。生於西方過百千億世界無量壽國。於彼佛所。種諸善根。後當作佛號無垢光。

# 得忍往生

菩薩生地經云。佛言時摩差竭。得不起法忍。五百清信士。二十五清信女。皆得不退轉地。壽終俱生無量壽佛清淨國。

# 勝會書名

長蘆賾禪師。遵慧遠大師遺範。建蓮華勝會。普勸念佛。一夕夢一少年。烏巾白衣。風貌清美揖而曰。欲入公蓮華勝會。乞書一名。師問何名。答曰普慧。書已。又云。家兄普賢。亦乞併書。覺而異之。忽思華嚴經離世間品有二菩薩名。普慧連發二百問。普賢連下二千答。此大菩薩也。何得荷冥加乃爾。遂書二菩薩以為會首。蓮大師曰。凡僧結社。古聖書名。甚哉。淨土之非小緣也。良由事出真誠。則冥通靈應爾。非可強而致也。

#### 高僧往生類

### 慧遠大師

晉慧遠。鴈門樓<mark>煩</mark>人。博通世典。尤善六經。聞安法師講般若經。豁然大悟。因剃染事之。太元六年。過潯陽。見廬山閒曠。可以息心。遂感山神現夢。一夕雷雨。材木自至。<mark>刺</mark>史桓伊。乃為建殿。名曰神運。以慧永先住西林。故號所居為東林。建念佛社。三十年不入塵俗。專志西方。製六時蓮漏。念誦不輟。高僧鉅儒。預社者共百四十人。澄心繫念。三覩聖相。而沈厚不言。後十九年七月晦夕。於般若臺。方從定起。見阿彌陀佛。身滿虗空。圓光之中。無量化佛。觀音勢至。左右侍立。又見水流光明。分十四支。洄注上下。演說妙法。佛言吾以本願力。來安慰汝。汝七日後。當生我國。又見佛陀耶舍慧持慧永劉遺民輩。已往生者。皆在佛側。師喜。謂門人曰。吾始居此。已三覩聖相。今復再見。必生淨土矣。至期。端坐而逝。時義熙十二年八月初六日也。

# 慧永

晉慧永。河內人。十二出家。既而與遠公。同依安法師。太元初。 駐錫廬山。<mark>刺</mark>史陶範。捨宅為西林寺以居之。絕志塵囂。標心安 養。義熈十年示寂。忽斂衣欲起。眾驚問。答曰。佛來迎我。言訖 而化。異香七日方滅。唐玄宗追諡覺寂照大師。

# 僧叡

晉僧叡。冀州人。遊學諸方。遠歷天竺。還關中。從羅什師。稟受 經義。後預廬山蓮社。專心念佛。宋元嘉十六年。忽眾告曰。吾將 行矣。面西合掌而化。眾見師榻前一金蓮華。倏然而隱。五色香 煙。從其房出。

#### 道敬

晉道敬。瑯琊人。祖王凝之。<mark>刺</mark>江州。因從遠公出家。年十七。博 通經論。日記萬言。篤信念佛。蚤夜弗替。永初元年。謂眾曰。先 師見命。吾其行矣。端坐念佛而化。眾見光明滿室。彌時方滅。

#### 僧顯

晉竺僧顯。南遊江左。遇疾。專志西方。虔苦不替。忽見阿彌陀佛 光照己身。所患皆愈。即起沐浴。為旁人說所見。并陳誡因果。詞 意剴切。明晨。端坐而化。

#### 志通

石晉志通。鳳翔人。因見智者大師淨土儀式。不勝欣忭。自是不向 西唾。不背西坐。專心念佛。後見白鶴孔雀。成行西下。又見蓮華 開合於前。乃云。白鶴孔雀。淨土境也。蓮華光相。受生處也。淨 土現矣。乃起禮佛而終。闍維時。有五色祥雲。環覆火上。舍利鱗 砌於身。

### 慧光

齊慧光。居洛陽。著華嚴涅槃十地等疏。一日有疾。見天眾來迎。 光曰。我所願生。唯淨土耳。遂專志念佛。已而見化佛空迎。光稽 首曰。願攝受我。禱祝方畢。已化去矣。

# 道珍

梁道珍。住廬山。修淨業。曾夢海中有舟西往。問之。曰往極樂國。珍乞隨行。舟中曰。汝未營浴室。未誦彌陀經。不得遂往。覺而浴僧誦經。歷年不輟。後見池面降白銀臺。珍默記其瑞。祕而不言。一夕。邑人見半山。烈火千炬。交相輝映。謂是諸王禮覲。及旦訪之。乃知珍已坐化。

# 神鸞

後魏曇鸞。少遊五臺。感靈異出家。而性嗜長生。愛陶隱君仙經十卷。後遇菩提流支。乃問曰。佛有長生不死術乎。支笑曰。長生不

死。吾佛道也。乃授以十六觀經。曰學此。則三界不足生。六道無復往。其為壽也。河沙劫石。莫能比焉。鸞大喜。遂焚仙經而專修淨業。寒暑疾痛。曾無少懈。魏主號為神鸞。一日見梵僧謂曰。吾龍樹也。以汝同志。故來相見。鸞自知時至。集眾戒曰。地獄諸苦。不可不懼。九品淨業。不可不修。令弟子高聲念佛。西向稽首而終。眾聞天樂自西而來。良久乃已。

### 智者大師

隋智顗。號智者大師。孩提時。見像即禮。逢僧必拜。年十八。出家於果願寺。後禮南嶽思大禪師。著觀經疏鈔。十疑論等。讚揚淨土。將示寂。謂弟子曰。世緣畢矣。唱十六觀經經題竟。復曰。西方淨土。易往無人。火車相現。一念改悔者。尚得往生。況戒定熏修者乎。智朗云。未知大師證入何位。曰但登五品。又曰。觀音大士來迎吾。言訖。稱三寶名。如入禪定。

### 登法師

隋登法師。講涅槃經於并州興國寺。來聽經者。普勸念佛往生。開 皇十二年命終。異香滿室。及殯。祥雲香氣。徧諸聚落。

## 善導和尚

唐善導。貞觀中。見西河綽禪師九品道場。喜曰。此真入佛之津要。於是殫志精勤。晝夜禮誦。每入室。胡跪念佛。非力竭不休。雖寒冰時。或至流汗。出則為人演說淨土。三十餘年。未嘗睡眠。好食送廚。麤惡自奉。所得櫬施。寫彌陀經十萬卷。淨土變相三百壁。從其化者甚眾。有誦彌陀經十萬徧。至五十萬徧者。有念佛日課萬聲。至十萬聲者。得念佛三昧。往生西方者。不可勝紀。其辭世偈曰。漸漸雞皮鶴髮。看看行步龍鍾。假饒金玉滿堂。難免衰殘病苦。任汝千般快樂。無常終是到來。惟有徑路修行。但念阿彌陀佛。一日忽謂人曰。此身可厭。吾其西歸。乃登柳樹而化。高宗知之。賜其寺額曰光明。

# 康法師

唐少康。縉雲人。十五通法華楞嚴。貞元中。見白馬寺內文字放 光。探之。乃善導和尚西方化導文也。因祝曰。若淨土有緣。乞更 放光。祝訖。光明轉熾。遂詣長安善導和尚影堂瞻禮。忽見遺像升堂。後至新定。先化小兒念佛。初時念佛一聲者。與一文。繼而能念十聲者。與一文。年餘。無少長貴賤。皆知念佛。復於烏龍山建淨土道場。策勵學者。後二十一年十月三日。囑道俗曰。當於淨土起欣樂心。於閻浮提起厭離心。遂放異光數道而逝。

### 懷玉

唐懷玉。台州人。布衣一食。常坐不臥。誦彌陀經三十萬徧。日課佛五萬聲。天寶元年。見聖像滿虗空中。一人持銀臺至。玉曰。吾一生精進。誓取金臺。何為不爾。銀臺遂隱。三七日後。擎臺者復見。云師以精進。得升上品。宜趺坐以俟。越三日。異光滿室。謂弟子曰。吾生淨土矣。含笑而逝。郡太守段公。作偈贊曰。吾師一念登初地。樂國笙歌兩度來。惟有門前古槐樹。枝低只為拄金臺。

#### 道昂

唐道昂。魏郡人。常講華嚴地論。勸人求生西方。後預知時至。訂以八月辭世。人未之信也。至八月朔。無所患。問齋時至未。即昇高座。爐香自發。引四眾說菩薩戒。說訖。見天眾繽紛。管絃嘹喨。告眾曰。兜率陀天迎我。然天道乃生死根本。非吾素願。吾本求生西方。此誠不知何以不遂。俄而天樂隱沒。但見西方香華伎樂。充塞虗空。旋繞頂上。大眾仰觀。遐邇驚歎。昂曰。淨土相現。吾當逝矣。言訖爐香忽墜於手。即於高座而化。

# 僧衒

唐僧衒。并州人。初念慈氏。期上生兜率。年九十。遇道綽禪師。 得聞淨土。始迴心念佛。日禮千拜。一心無怠。後有疾。告弟子 曰。阿彌陀佛。授我香衣。觀音勢至。共垂寶手。吾其行矣。言訖 而逝。七日。異香不散。時有啟芳圓果二法師。目擊其事。亦發勇 猛。誓必生西。晝夜念佛不輟。忽見七寶池邊。佛及大士。坐寶 臺。二僧作禮佛云。念我名者。皆生我國。復見三道寶階。其一白 衣。一則道俗相半。其一唯僧也。皆至心念佛。得生彼土之人。後 五日。忽聞鐘聲。兩僧同時化去。

# 壽洪

唐壽洪。汾陽人。一心念佛。求生安養。將亡。見兜率天童子來 迎。洪曰。我期西往。不生天上。即令眾念佛。未幾。洪曰。佛從 西來。言訖而化。

### 大行

唐大行。居泰山。修普賢懺法。三年。感大士現身。晚歲入藏陳願。隨手得彌陀經。晝夜誦持。至三七日。覩瑠璃地上。佛及大士現身。僖宗聞之。詔入內。賜號常精進菩薩。後一年。瑠璃地復現。即日而終。異香經旬。肉身不壞。

#### 明瞻

唐明瞻。晚歲刻志安養。念佛不輟。或譏其遲暮。瞻曰。十念成功。猶得見佛。吾何慮乎。後因疾。於興教寺。具齋別道俗。時僕射房玄齡杜如晦皆與焉。日過午。整威儀念佛。遽曰。佛來矣。二大十亦至。悚身合掌而化。

### 永明壽禪師

師餘杭人。初為縣庫吏。取庫銀到西河。盡買生放之。法當死。聞將刑。大喜曰。此番雖死。吾必往西方。吾所放生。不知幾千萬萬矣。錢鏐王特命赦為僧。賜名延壽。依四明翠岩師出家。參天台韶國師。發明心要。後往永明。專修淨業。夜住別峰。率眾念佛。旁人時聞天樂鳴空。忠懿王歎曰。自古求西方。未有如此專切者。乃建西方香嚴。殿以成其志。開寶八年二月二十六日。晨起。焚香告眾。趺坐而化。後有僧來自臨川。經年遶其塔。人問之。曰吾病入冥。見殿左供一僧像。冥王朝夕禮拜。密詢其人。曰此杭州永明壽禪師也。凡死者必經此處。此師徑生西方上上品矣。王重其德。故禮敬耳。

# 圓淨常法師

宋省常。錢塘人。七歲出家。湻化中。住南昭慶。驀廬山之風。乃 刺血書華嚴經淨行品。回向西方。士大夫預會者。稱淨行弟子。而 文正公王旦為之首。一時公卿牧伯。共百二十人。比丘千人。翰林 蘇易簡作淨行品序。至謂予當布髮以承其足。剜肉以請其法。猶尚 不辭。況陋文淺學而有惜哉。天禧四年正月十二日。端坐念佛。有頃。厲然唱云。佛來也。泊然而化。

#### 淨觀

宋淨觀。住嘉禾寂光菴。修淨土懺法十餘年。謂弟子曰。我過二十七日。行矣。至期二日前。見紅蓮華。次日又見黃蓮華滿室。有化童子坐華上。仙蒂結束。至第三日。入龕端坐。命眾念佛。頃之脫去。

### 慈雲懺主

宋遵式。台州臨海縣人。學行高古。名冠兩浙。專修淨土。常行般舟三昧。九十晝夜不睡眠。兩足皮裂。嘔血不已。夢觀音以手指其口。注甘露灌之。覺身心清涼。疾遂愈。著淨土決疑行願。及淨土懺法行世。將化之日。注香禮佛願生安養。至晚坐脫。人見大星隕於靈鷲峰。

### 圓照本禪師

宋宗本。常州無錫人。初參天衣懷禪師。念佛有省。後遷淨慈。奉詔入東京。召對稱旨。平居密修淨業。雷峰法師神遊淨土。見一華殊麗。問之。曰待淨慈本禪師耳。又資福曦公。亦來禮足施金。問其故。曰定中見金蓮華。是待本公者。又見蓮華無數。內有萎者。曰此退墮人也。因問本公留心禪學。何以淨土標名。答曰。雖在宗門。亦兼修淨十耳。後臨終。安坐而浙。諡圓照禪師。

## 久法華

宋可久。居明州。常誦法華。願生淨土。時號久法華。天祐八年。 年八十一。坐化。三日後復蘇。謂人曰。吾見淨土境。與經所言符 合。蓮華臺上。皆標合生者名。見一金臺。標成都府廣教院勳公。 一標明州孫十二郎。一標可久。一銀臺。標明州徐道姑。言訖復 化。五年。徐道姑亡。異香滿室。十二年。孫十二郎亡。天樂迎 空。皆如所言。

蓮華標名。人或疑其太著。然言於坐化復蘇之後。而又皆懸記於數年之前。豈其猶不足信與。

### 截流大師

師諱行策。明末宜興蔣司農第八子。父鹿長先生。夢憨山大師。入 臥內。忽報楊夫人得一公子。即師也。年十八。父沒。喪葬畢。即 投武林箬菴和尚出家。後應虞山普仁院請。闡揚淨土法門。每日六 時念佛。自課佛號萬聲。雖忙不缺。嘗著蓮藏一集勸緇素。以康熙 十九年七月九日辭世。坐化之刻。有遠鄉童子。正當午食。忽投箸 仆地。半日方甦。問之。乃云此刻有截流和尚往生。土地命我擎旛 送耳。又有城南姓吳者。已亡數日。忽附其家幼童言之。亦謂親見 冥王跪送。是日。冥府停刑一日。

### 尼僧往生類

### 尼大明

隋尼大明。每入室禮念。先著淨衣。口含沈香。文帝后甚重之。將 終之日。眾聞沈香滿室。俄而光明如雲。隱隱向西而沒。

## 尼淨真

唐尼淨真。居長安積善寺。衲衣乞食。誦金剛經十萬徧一心念佛。 語弟子曰。五月內十度見佛。兩度見寶蓮華上童子戲。吾已得上品 生。言訖。跏趺而化。祥光滿菴。

# 尼悟性

唐尼悟性。居廬山念佛。虔願往生。忽聞空中樂音。謂左右曰。吾 已得中品生。見同志念佛精進者。皆有蓮華待之。汝等各自努力。 言訖而逝。

# 尼能奉

宋尼能奉。錢塘人。專修淨業嘗夢佛光照身。及聞空中善言開慰。 告其徒曰。吾往生時至。少頃。聞奉念佛聲甚厲。視之。則合掌面 西坐逝矣。異香滿室。樂音西邁。

# 尼法藏

宋尼法藏。居金陵。勤志念佛。不營外務。夜見佛菩薩來。光明照耀。合掌念佛而逝。

蓮大師曰。佛以姨母出家。歎正法由此而減。使女人出家者。皆如上五人。正法其彌昌乎。而勢有所不能。佛之懸記。非過矣。

### 王臣往生類

### 烏萇國王

烏萇國王。萬幾之暇。雅好佛法。嘗謂侍臣曰。朕為國王。雖享福樂。不免無常。聞西方阿彌陀佛國。可以棲神。朕當發願。求生彼國。於是六時行道念佛。每供佛飯僧。王及夫人。躬自行膳。三十年不廢。臨崩。容色愉悅。共見化佛來迎。祥瑞不一。

### 宋世子

宋魏世子。父子三人。與一郡主。俱修西方。惟妻不修。後郡主早妖。死七日復生。謂其母曰。兒見西方七寶池上。吾父及兄。三人皆有蓮華。後當生彼。惟母獨無。是以暫歸相報。願母及早念佛。言訖。復瞑目逝。其母由是頓發信心。念佛不倦。以後相繼坐脫。臨終皆有瑞應。

# 劉遺民參軍

晉劉遺民。彭城人。楚元王之後。少孤。事母以孝聞。初為府參軍。即隱去。謝安劉裕交薦不就。入廬山。預遠公蓮社。專志念佛。積久弗懈。常於定中。見佛光照地。皆作金色居十五年。見阿彌陀佛玉毫光照。垂手慰接。劉拜懇曰。安得如來手摩我頭。衣覆我體。俄而佛如言慰之。一夕。又夢如來項有圓光。胸有卍字。指池中八功德水。令飲之。劉飲而甘美。覺來異香發於毛孔。乃告眾曰。淨土緣至矣。焚香對像。祝曰。我以釋迦如來遺教。知有阿彌陀佛。以香先供釋迦如來。次供阿彌陀佛。及妙法華經。願一切有情。俱生淨土。言訖。合掌面西而逝。

# 馬子雲縣尉

唐馬子雲。舉孝廉。為涇邑尉。押租赴京。遭風舟溺。被繫。乃專 心念佛五年。遇赦。入南陵山寺隱居。一日謂人曰。吾一生精勤念 佛。今淨業<mark>已</mark>成行將往生矣。明日沐浴整衣。端坐合掌。異香滿戶。喜曰。佛來迎吾。言<mark>已</mark>而化。

### 張迪助教

宋張迪。錢塘之。官助教。從圓淨律師受菩薩戒。咨問淨業法門。 篤志修持。誓生安養。每念佛時。勇猛揚聲。至失聲猶不已。一日 謂圓淨曰。定中見白色頻伽鳥。翔舞於前。又三年。西向端坐。念 佛而化。

#### 王龍舒進士

宋王日休。龍舒人。端靜簡潔。博極經史。一旦捐之。曰是皆業籍。非究竟法。吾其為西方之歸。自是精進念佛。年六十。布衣蔬食。日課千拜。夜分乃寢。作淨土文勸世。將卒三日前。徧別知識。至期。讀書罷。如常禮念。忽厲聲稱阿彌陀佛。唱言佛來迎我。屹然立化。邦人有夢二童子。引公西行者。於是家家畫像。供之如神云。

## 葛繁大夫

宋葛繁。澄江人。少登科第。官至朝散。凡公署私居。必營淨室設佛像。嘗入室禮誦。舍利從空而下。平時以淨業。普勸道俗。多服其化。有僧定中。神遊淨土。見繁在焉。後無疾。面西端坐而化。

## 楊無為提刑

宋楊傑。無為州人。號無為子。少年登科。官尚書主客郎。提點兩浙刑獄。尊崇佛法。明悟禪宗。謂眾生根有利鈍。易知易行。唯有西方淨土。當作天台十疑論序。淨土決疑集序。闡揚修淨法門。晚年。繪丈六彌陀像。隨行供養。感佛來迎。端坐而化。

# 文彥博潞公

宋文彥博。崇信三寶。專修淨業。居京師時。與淨嚴法師。結社念 佛。嘗勸至十萬人。當時士大夫曾有偈贈之曰。知君膽氣大如天。 願結西方十萬緣。不為一身求活計。大家齊上渡生船。臨終無疾。 安然念佛而化。

## 鍾離少師

宋鍾離瑾。提刑浙西日。遇慈雲懺主。遂篤信淨土。後知開封。出則盡瘁國事。入則不寐念佛。忽夜促家人起。索浴更衣坐逝。舉家見瑾乘青蓮華。仙樂迎引西去。

### 錢象祖郡守

宋錢象祖。號止菴。守金陵日。公事外。唯念佛不輟。常於鄉州建接待菴院十餘處。皆以淨土極樂等名之。自左相辭歸。益專心於淨業。嘉定四年二月。有微疾。索筆書偈。趺坐而化。後有人夢公生西。為慈濟菩薩。

### 王敏仲侍郎

宋王古。字敏仲。官禮部侍郎。慈仁愛物。七世不殺。深契禪宗。 又棲心淨土。著直指淨土。決疑集三卷。普勸念佛。行住坐臥。唯 以念佛作觀為事。數珠未嘗去手。後安坐念佛。沐浴更衣而脫。 有僧神遊淨土。見古與葛繁同在。往生益有徵矣。

### 居士往生類

## 周續之

晉周續之。雁門人。十二通五經五緯。號十經童子。公卿交辟皆不就。事廬山遠法師。預蓮社。文帝踐祚。召對辨析。帝大悅。時稱通隱先生。後居鍾山。專心念佛。愈老愈篤。一日向空云。佛來迎我合掌而逝。

# 宋滿

隋宋滿。常州人。計荳念佛。積三十石。開皇八年九月。飯僧畢。 坐逝。人見天花異香。滿乘空西去。

## 鄭牧卿

唐鄭牧卿。舉家念佛。開元中病篤。有勸進魚肉者。確乎不許。手執香爐。願求往生。忽異香充蔚。寂然而逝。尚書蘇頲。其舅也。

夢寶池蓮開。牧卿坐其上。

# 元子才

唐元子才。居潤州觀音寺。誦彌陀經。念佛。忽小疾。聞空中香氣樂音。似有人言。麤樂已過。細樂續來。君當行矣。念佛而化。異香數日不散。

### 孫良

宋孫良。錢塘人。隱居閱大藏。尤得華嚴之旨。依大智律師。受菩薩戒。日誦佛萬聲。二十年弗輟。忽命家人請僧念佛。以助往生。僧集。念佛方半晌。望空合掌云。佛及菩薩。已荷降臨。退坐而 化。

#### 王闐

宋王闐。四明人。號無功叟。凡禪林宗旨。天台教門。無不洞達。 著淨土自信錄。晚年專心念佛。西向坐化。異香芬郁。焚龕時。獲 舍利如菽者百八粒。

## 孫忠

宋孫忠。四明人。早慕西方。築菴念佛。後因病。請僧百人念佛。 忽仰空合掌。手結雙印。怡然而化。合城聞天樂異香。漸向西沒。 二子亦專心念佛。相繼坐化。

# 沈銓

宋沈銓家錢唐。同妻施氏。專修淨土。平時諸善。悉用回向。後與妻先後命終。皆感化佛來迎。天樂徹耳之瑞。

# 唐世良

宋唐世良。會稽人。持戒念佛。誦彌陀經十萬徧。一日忽曰。佛來 迎我。言訖作禮。即便命終。有人在道味山。夢西有異光。旛華天 樂。空中聲云。唐世良已歸淨土。

### 陸俊

宋陸俊。錢塘人。少事公門。久之棄去。以淨土為業。每對佛懺悔。垂淚交頤。臨終。請圓淨律師。開示西方。諷觀經至上品。淨曰。可以行矣。俊曰。眾聖未齊。姑待之。少頃。忽起就竹牀。面西端坐而浙。

#### 吳子章

元吳子章。蘇州人。世業醫。與兄子才。同參雲屋和尚。精勤念佛。合門奉法。至正間。無疾。合掌稱佛名。安然脫化。

## 蓮華太公

明蓮華太公者。越人。一生拙樸。唯晝夜念佛不絕。命終後。棺上忽生蓮華一枝。親里驚歎。以是知其必往生云。

## 華居士

明華某。江干人。醇樸無偽。但知求生西方。中年。以家業托子。 獨處一室。不涉世事。朝暮唯孜孜念佛。後將卒。自知時至。更衣 整冠。別眾而逝。

# 吳居士

青陽吳六房之家人吳毛。持戒修善。念佛不輟。順治初年。值左氏兵渡江。舉家避出。獨吳毛代主守宅。被賊七鎗而死。少頃。其弟來看。又復甦曰。吾有宿業。當受猪身七次。以齋戒力。將七鎗散其冤。從此徑生西方矣。後其主。恍惚見空際有一神人。前後幢旛。尊嚴無比。呼而告曰。吾即吳毛也。緣到天界。偶過此耳。言訖不見。主為畫其像而敬禮焉。

# 周益生

周益生。崑山世族也。住後市橋。業醫。不與貧人計利。病者招之 輒往。日間唯念佛不絕。一意求生西方。康熈乙巳間。年已望七。 忽欲辭世。謂家人曰。取筆硯來。吾欲書偈而往。書畢。遂怡然念 佛而化。

## 沈承先

崑山沈承先。住宣化坊。以木作為業。年七十餘。持齋念佛。專修 淨土。手不停斧斤。而佛聲亦不絕口。康熙十年三月。預知時至。 三日前。徧別親族道友。謂吾當往生西方。此後不復相見。告子媳 曰。吾明日十五。將往生矣。明晨。浴畢更衣。向西端坐。取一淨 凡置前。憑而念佛。焚香趺坐而逝。

### 王孟隣

王孟隣。崑山儒家子也。一生授徒。誠實無偽。生一子。號湘臣。事親甚孝。孟隣日間。惟以念佛為事。康熙四十一年。已七旬外。初冬有微疾。余於十一月初旬問之。孟隣曰。十七。世俗所謂彌陀聖誕也。予於是日行矣。余曰。屆期。某當來送先生。至十七。清晨往候。雖臥病。神色怡然。余曰。先生當發菩提心。經云。修行不發菩提心。譬如耕田不下種。因以四弘誓願。與之細論。孟隣首肯。余曰。某暫別。少停。再來。因密囑其子湘臣曰。尊人倘謝世緣。切莫呼喚啼哭。迨飯後復往。孟隣已念佛脫化矣。

孟隣族中。有貞生者。余內戚也。其父彥敷。為崑庠善友。崇奉三寶。貞生美少年。能書。多習氣。不甚信奉。一日得病。見有長大黑鬼。謂是前世冤仇。貞生怖甚。遂勇猛念佛。求生西方。念佛稍懈。鬼形遂現。由是往生益切。念佛益銳。念至數日。鬼不復現。臨沒時。氣竭力盡。其聲漸低。隱隱向西去。據理斷之。雖無異香天樂。必定生於安養。

# 蘇岐山

崑山蘇岐山。名起鳳。幼年矢志宗乘。徧參知識。有所悟入。一生 戒殺。蟲蟻不傷。晚年篤修淨土。四威儀中。未嘗間斷。康熙己 卯。年已八十。時值嚴寒。擁被而坐。十一月二十六日午間。謂其 孫甸方曰。淨土之緣熟矣。三日前。即見佛來。吾不欲顯言耳。今 夜子時。吾當往矣。更餘。披衣而起。焚香燃燭。端坐向西。命家 中亦各念佛。以助往生。將及三更。聲音漸低。寂然而化。

# 吳敬山

吳敬山。與蘇岐山居同里。為蓮社友。年逾七十。發願參學。善友 蘇甸方。以其年老。勸其專修西方。可以一生成就。吳信之。書夜 念佛不輟。未及一載。吳之至戚。來謂甸方曰。今早敬山。見護法神現。接引往生。臨行時安然坐脫。特囑我致謝。是以來耳。

### 王君榮

太倉王君榮。自幼持戒參學。見地超卓。後修淨土。日課佛號萬聲。寒暑無間。康熙五十六年八月初二日。預知時至。請淨名菴乾行長老至。欲令開示。兼作證明日方午。乾師曰。歸期盍於後日。王曰。吾已決定今日矣。索筆作偈後。命其女備好龕。遂合掌念佛而逝。女抱以入龕。力不能勝。因默禱之。忽然輕舉。世壽八十有一。

### 童子往生類

### 童子願往

唐惟岸師。修淨土懺法。精勤不倦。見觀音勢至二菩薩。現於空中。岸喜。惟覓畫工圖之。忽有二人。自言能畫。畫畢不見。岸乃告眾弟子曰。吾今往生。誰偕行者。有童子願往。岸令歸辭父母。父母謂是戲言。不之信。頃之。沐浴更衣。先行坐化。岸因索筆作讚。書讚畢。亦兀然坐逝。

# 師贊

宋師贊。雍州人。為僧童。年十四。念佛不絕。忽遇疾暴亡。俄而復甦。謂師及父母曰。阿彌陀佛在此。當隨行。隣人見空中寶臺。 五色異光。向西而沒。

## 二沙彌

隋汶州二沙彌。同志念佛。長者忽亡。至淨土見佛。白言有小沙彌 同修。可得生否。佛言由彼勸汝。汝方發心。汝今可歸。益修淨 業。三年之後。當同來此。至期。二人俱見佛來。大地震動。天花 飄舞。二僧同化。

# 何曇迹

元何曇迹。年十八。持菩薩戒。終日念佛。一日四鼓即起。人云太早。答云吾見金相凌空。旛花來迎耳。遂坐脫。

#### 吳某

吳某。浙江人。祖父俱庠生。順治元年。大兵圍城。父母失散。吳被掠。送張將官標下服役。時方十三。自歎吾本儒家子。今下賤若此。必是宿業。遂於佛前立誓。持齋念佛。日誦金剛經一徧。迴向生西。年十六。本官發糧充丁。即將糧銀。買香供佛。跪誦阿彌陀聖號。至丁酉年十月二十二。忽告本官。欲往西方。本官不信。訶為妖言。次日。又到提督前乞假。提督怒。批送本官綑打十五。毫無怨言。又向各營作別。自限十一月初一日歸西。是日五更。沐浴焚香拜佛畢。仍至本官船上叩辭。本官大怒。差兵隨至焚身之所。見其西向三拜。端坐說偈。偈畢。自吐三昧火出。焚化其軀。合營官長。皆遙望羅拜。本官合門齋戒。

贊曰。身披鐵甲。足步金蓮。願諸將士。各著一鞭。

### 婦女往生類

### 隋皇后

隋文帝后獨孤氏。雖處王宮。深厭女質。常念阿彌陀佛。求生淨 土。八月甲子辭世之日。異香滿室。一切音樂。自然震響。帝問闍 提斯那。是何祥瑞。答曰。皇后專修淨業。得生其國。故有斯瑞。

# 溫靜文妻

唐溫靜文妻。并州人。久患在牀。夫勸以念佛。乃至心稱念者一年。一日忽見淨土聖境。告其夫曰。吾已見佛。後月當去。并囑父母亦生西方。言訖。吉祥善逝。

# 李氏

宋胡門李氏。上虞人。夫喪後。日夜高聲念佛。及誦彌陀經。十餘年不替。一日見僧覆以緋蓋。曰汝十五日子時往生。問師何人。曰是汝所念者。李乃徧別姻親。端坐而逝。眾見異香光明。照耀奪目。七日焚化。六根不壞。舍利不可數計。次日焚化處。生一花。狀如白罌粟。

### 鄭氏

宋鄭氏。錢塘人。日課觀音經。念佛不輟。後病中索浴。浴畢。向 西坐。問家人聞磬聲乎。佛與菩薩且至。已而喜曰。佛菩薩皆至 矣。合掌而化。

## 王氏夫人

宋荊王夫人王氏。專修淨業。曉夕勤至。給侍之人。無不則效。惟一妾懈慢。夫人責之。遂悔悟精進。忽無疾而逝。後致夢他妾云。蒙夫人誨。已生安養。夫人未信也。未幾。夢與妾同遊寶池。見一華天衣飃揚。題曰楊傑。一華朝服而坐。題曰馬圩。復見金臺。光明晃耀。妾指曰。此夫人生處也。既覺。彌加精進。年八十一。慶誕之晨。左右方獻壽儀。而夫人手秉香燭。向觀音大士前立化矣。

### 陸氏宜人

宋宜人陸氏。朝請王璵妻也。常誦法華。篤意淨土。每一禮懺。必 念佛萬聲。如是者三十年。一日忽聞天鼓自鳴。人方驚異。即面西 端坐。雙手結印而逝。

## 龔氏

宋錢塘龔氏。晝夜念佛。誦彌陀經。後有疾。請亨律師指示。陳說 未終。端坐而化。老妾于氏。亦念佛不輟。一夕夢龔氏告云。我已 生淨土。汝七日當生。至期。果無疾而逝。

# 項氏

宋項氏。名妙智。寡居有二女。悉令為尼。精勤念佛。終時異香滿室。西向結印。微笑而脫。

# 裴氏女

宋汾陽裴氏女。專志念佛。寒暑無間。報盡日。索火焚香。言佛以蓮臺迎我。我當往生。已而天花飛墜。安坐而終。

## 沈氏

宋沈氏。自幼茹齋念佛。歸章氏。濟人凍餒。因小恙。念佛尤力。忽見菩薩諸天聖眾。普現目前。即日吉祥善逝。

#### 孫氏

宋四明孫氏。寡居念佛。三十年不懈。後微疾。夢同八僧禮懺。既 覺。沐浴更衣。請僧禮懺。於大眾前。端坐誦經。至一心不亂。左 手結印而浙。遠近皆聞空中樂音。

### 樓氏

宋樓氏慧靜。適寺簿周元卿。嘗披玩傳燈。發明見地。尤以淨土為 指歸。念佛不輟。晚年有疾。忽見蓮花紫色。化佛無數。異香滿 庭。語家人急助我念佛。俄頃坐逝。

## 秦氏

宋秦氏淨堅。厭惡女身。與夫各處。精持齋戒。閱華嚴法華。光明 般若經無虗日。晨昏修彌陀懺。禮佛千拜。久之。見有光明入室。 面西安坐而終。

## 梁氏

宋梁氏女。居汾陽。兩目俱盲。遇沙門勸令念佛。越三年。雙目開明。後忽見佛菩薩旛葢來迎。既日坐脫。

# 蔣氏

興化蔣氏。年四十歲。夫亡。葬畢。向子泣曰。無常到來。莫能替代。譬如我今亦死。汝亦無奈。從今以後。我發心持齋念佛。不管閒事矣。子順母命。宅旁葢一茅舍。禁足念佛。寒暑無間。經歷五載。至順治庚子年。五月二十日。忽向子云。可買木作龕。吾於二十三日午時。西方去矣。遂往隣家辭別。屆期。念佛而逝。自放三昧火。以焚其龕。

# 賀氏

毗陵賀氏。善士潘向高之室也。向高雅好佛。賀與夫同修淨業。日 誦金剛經。晨夕。則禮拜念佛。迴向西方。康熙庚申七月。有疾。 預期二十九日午刻辭世。屆期子女畢集。又請諸善友至。齊聲念 佛。合掌而逝。

#### 陸氏

太倉陸氏。大西關外張季思妻也。年十七。即長齋念佛。且誦金剛經大悲呪。迴向西方。見殺物命者。即發願救度。康熙四十二年九月。空中見輿舟往西。其肩輿運舟者皆僧。不三日。安然念佛而逝。時為九月二十六。

## 惡人往生類

### 張善和

唐張善和。殺牛為業。臨終見羣牛。作人語索命。於是大怖。喚其妻云。速延僧為我懺悔。僧至。諭之曰。觀經中說臨終惡相現者。至心念佛。即得往生。和云。地獄至急。不暇取香爐矣。即以右手擎火。左手拈香。面西專切念佛。未滿十聲。自言佛來迎我。即化去。

# 嫈珂

宋瑩珂。雖經出家。不忌酒肉。自念我為僧人。如此作事。將來墮落。奈何。令同住取往生傳讀之。每讀一傳。輒一首肯。乃向西而坐。絕食念佛。越三日。夢佛告曰。汝壽尚有十年。當自勉。珂白佛言。閻浮濁惡。易失正念。所願早生安養。奉事眾聖。佛言如是。後三日。當迎汝。至期。請眾誦彌陀經。乃曰佛及大眾俱至。寂然而化。

# 仲明

宋仲明。居山陰報思寺。素無戒檢。因感疾。謂同學道寧曰。我今心識散亂。何藥可治。寧教以隨息念佛。明如所教。至心持念。至七日。力已困憊。寧又令想目前佛像。久之。忽見二菩薩。次復見佛。瞑目而逝。

惡人往生者。須是念佛之心。百倍勇猛。方能十念成功。不然。稍一泛緩。失足三塗矣。

#### 惡趣往生類

#### 龍子

菩薩處胎經云。有一龍子。謂金翅鳥曰。我自受龍身。未曾殺生。觸撓水性。壽終之後。當生阿彌陀佛國。

#### 鸚鵡

唐貞元中。河東裴氏。畜一鸚鵡。常念佛。過午不食。臨終十念氣絕。火化之。得舍利十餘粒。炯然耀目。僧慧觀者。建塔以旌之。 成都尹韋臯為之記。

#### 鴝鵒

宋黃岩正等寺觀公。畜一鴝鵒。能言。常念佛不輟。一日立化籠上。穴土葬之。未幾。舌端出紫蓮華一朵。

又

潭州有人。養一鴝鵒。常念佛既斃。以棺葬之。忽生蓮華一朵。發其根。乃自其口中出。

蓮大師曰。鸚鵡鴝鵒。人教以念佛。蓋常事耳。今胡不見往生。 噫譬諸世人。均聞念佛之教。有信心念者。又輕心念者。是以念 佛人多。往生人少。彼鸚鵡鴝鵒。何獨。不然乎。

## 勝蓮羅居士傳(附)

勝蓮居士者。婁東羅子允枚也。初號無偏居士。曷以復稱勝蓮也。康熙四十年秋。允枚病且革。將作偈辭世。忽聞空中語曰。勝蓮居士。尚餘壽一紀。偈可無作。自此頓痊。親戚咸異之。以故羣目為勝蓮居士也。居士處胎時。父夢有僧來寄居。厥明遂產。早知具夙根。年四五歲。猶憶前世父母容貌里居。一日繞柱走。頭暈仆地。母撻之。哭而寐。醒而遂不復憶。乃知史稱羊叔子。董青建。蘇東坡。己事誠不妄就傅後。不事遊戲。無少年童子習。既而學日益進。咸擬為科第中人。而父席之。以其多病。憐愛之。不令應試。居士善體親心。雖從事詩書。不求聞達。惟手一編以自娛。所著有

黄葉草。以心性宗旨。發為李杜文章。由其少時留心導引之術。繼 參檗巖老人。透徹宗門一著故也。席之中年後。居士即仔肩門戶。 不以家務累親。盡勞盡養。沒齒不衰。君子莫不賢之。五十二年 秋。居士復病。屈指一紀之數已滿。人方憂之。居士絕不介意。先 是州中修淨業者少。居十倡蓮社三四處。自是人多念佛。一日夢人 告曰。汝勸人修淨。厥功甚大。壽猶未盡。今且勿來。疾復頓愈。 由是人益異之。居士性慈樂善。凡放生育嬰賑饑諸善事。無不領袖 樂助。實心舉行。康熙己丑。道殣相望。當事知其賢且能。聘以襄 事。於是大中承干公。給匾示獎。居十卻之不得。乙未冬。有同里 二人。從居士貸百金。質以與之。其人欲往崇川收花。舟至天妃 宫。視銀已失。同舟七人皆返。將擬赴官廷鞠。居士惻然曰。到官 必夾訊。此極刑也。盜者猶可。如未盜何。目七人中。尚有嘉興二 客。如此嚴寒羈禁。誰為送食。必有因而隕命者。於是遂許貸者以 勿償。而寢其事。其他立心制行。類多若此。今歲端陽。居士見余 往晤。大喜曰。某欲著西歸直指。勸修淨業。非先生之筆不能。幸 為我速成。以光梨棗。余諾之。乃徧採淨土經書。并附以鄙意。編 作四卷。至六月十四日告竣。望後齎書到婁。而居士已於書成之 刻。端然坐脫矣。居士之西歸也。於六月初二日。即徧別親友。訂 初六日午刻辭世。處分後事甚悉。復囑其子刊行西歸直指一書。至 期。沐浴端坐。說偈而逝。已閱踰時。而眷屬號泣。呼喚不已。忽 然開目曰。奈何累我更遲七日耶。十四日黎明。復曰。今日吾必行 矣。是日有乾行長老。暨道友數人。各稱佛號。以助其西歸。至辰 刻。忽聳身曰。大士來矣。遂合掌向西。念佛而脫。嗟乎。世人萬 事皆可偽為。獨死生不可偽為。居士臨行之際。如此安詳。豈一朝 一夕之故哉。居士有子一人。曰兆阯。原配媳沈。繼配媳朱。皆賢 孝。孫三人。己翩翩露頭角。

# 附辭世偈

七十一年 拖著皮袋 今日撇下 何等自在 玉峰年家眷同社弟周夢顏頓首拜撰 西歸直指卷四(終)

No. 1173-D

玉峰周安士先生著述。傳於世者。計有四種。一曰陰隲文廣義。二曰萬善先資集。三曰欲海回狂。四曰西歸直指。凡有見者。莫不歡喜信受。以故各處刊板。流誦最廣。西歸直指一書。經吳門

江鐵君刪改。非復周氏原制。江君以為綱要一卷。撮舉王龍舒所輯大彌陀經。及四十八願等。今已先將魏譯無量壽經。及二林居士所著論。合刻流行。則綱要可以不列。不知周氏此書。全從各家撰集中摘來。若以他本所有者。概不重出。則此書不至刪除淨盡不止也。今於虞山朱君保之處。得勝蓮居士施刻原本。見者慶喜無量。咸謂周君願力所持。特留此本嘉惠後學也。亟授手民。以復舊觀。周君有云。願將東土三千界。盡種西方九品蓮。惟冀展轉流通。以相傳於無窮耳。

光緒十二年春正月 金陵刻經處識

#### CBETA 贊助資訊

(https://www.cbeta.org/donation/index.php)

自 2001 年 2 月 1 日起, CBETA 帳務由「財團法人西蓮教育基金會」承辦, 並成立「財團法人西蓮教育基金會」— CBETA 專戶, 所有捐款至 CBETA 專戶皆為專款專用, 歡迎各界捐款贊助。

您的捐款本協會皆會開立收據, 此收據可在年度中申報個人或企業的綜合所得稅減免。 感恩諸位大德的善心善行, 以及您為佛典電子 化所做的一切貢獻。

### 信用卡線上捐款

本線上捐款與聯合信用卡中心合作,資料傳送採用 SSL (Secure Socket Layer) 傳輸加密,讓您能夠安全安心地進行線上捐款動作。

### 前往捐款

## 信用卡 (單次 / 定期定額) 捐款

本授權書可提供單次捐款或定期定額捐款之用途。

請於下載並填妥捐款授權書後, 請傳真至 02-2383-0649, 並請來 電 02-2383-2182 確認。

或掛號寄至 10044 台灣台北市中正區延平南路 77 號 8 樓 R812 財團法人西蓮教育基金會收。

請在此下載 授權書 (MS Word 格式)

### 劃撥捐款

郵政劃撥帳號: 19538811

戶名: 財團法人西蓮教育基金會

欲指定特殊用途者, 請特別註明, 我們會專款專用。

## 線上信用卡 / PayPal 捐款

PayPal 是一個跨國線上付款機制的公司, CBETA 引用其服務, 提供網友能在線上使用信用卡或 PayPal 帳戶贊助 CBETA。

PayPal is an online system of a global payment solution. CBETA uses its service to provide the uses to donate by using the credit cards or PayPal account to support the CBETA project.

相關收據開立事宜,由於付款幣別為美元,我們除了會依您所贊助之美元金額開立收據外,另我們會依捐款當日公告匯率開立台幣收據,此收據為國內正式合法報稅憑證。

Since the donation made is in US currency, hence all the receipts will be issued in the US dollars consequently. However for the domestic donators, a Chinese official receipt will also be made according to the foreign exchange rate for the purpose of tax deduction.

## <u>線上信用卡 / PayPal 贊助</u>

# 支票捐款

支票抬頭請填寫「財團法人西蓮教育基金會」。

CBETA is part of Seeland Educational projects, any donation (ex-cheques, remittance, etc.,) please entitle to "The Seeland Education Foundation".