### 佛先山人向桥衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

《人向佈祉》學報·藝文 | 第五十期

# 從那爛陀寺傳承的角度, 探究人間佛教的修持

赤列南佳\* 玄奘大學宗教與文化學系碩士生

#### 摘要

关键字:那爛陀 人间佛教 菩提心 菩薩道 行門修持

<sup>\*</sup>作者為藏傳佛教噶瑪噶舉派堪布,經噶瑪噶舉派泰錫度仁波切推舉來台弘法, 目前於玄奘大學宗教與文化學系研究所進修。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

### 一、前言

為改革傳統佛教,太虛大師首倡人生佛教,後由印順法師深化, 星雲大師、聖嚴法師、證嚴法師等人發揚光大。太虛大師之名言「建 設由人而菩薩而佛的人生佛教」,他的「人生(間)佛教」,並不 以停留在「人」的階段或位格為滿足。人生佛教理想中的「人」, 必須「進化」到菩薩乃至佛的階位或位格。太虛大師將此「進化」 的說法,稱為「層創進化論」。<sup>1</sup>

人間佛教在台實踐已逾50年,<sup>2</sup>現今佛教界大為推廣人間佛教,並受到各界好評。在佛教界各方努力之下,將佛教僧俗印象大幅提升及改觀,不再是濡染「死本」、「鬼本」的傳統佛教色彩,而是「廣行利生」、「親近群眾」的宗教印象。人間佛教入世的社會面向發展日漸成熟。印順法師於《佛在人間》一書中寫到「十善正行,是以發大悲心為主,菩提心為引導,所以即成為從人到成佛的第一步」,<sup>3</sup> 清楚提到十善正行只是從人到成佛的第一步,並非即可成佛。又提到「俗化與神化,不會導致佛法的昌明」、<sup>4</sup>「不是鬼教,不是神教,非鬼非(天)神化的人間佛教,才能闡明佛法的真意義」,<sup>5</sup> 明白指出佛法昌明非由俗化與神話而得,非鬼非神的人間佛教,始能闡明佛法真意。

<sup>1.</sup> 楊惠南:〈「人間佛教」的經典詮釋——是「援儒入佛」或是回歸印度?〉,《中華佛學學報》13 期,新北:中華佛學研究所,2000年,頁483-488。

<sup>2.</sup> 以星雲大師 1967 年創立佛光山實踐人間佛教起算。

<sup>3.</sup> 釋印順:〈從人到成佛之路〉,《佛在人間》,台北:正聞出版社,2003年, 頁 141。

<sup>4.</sup> 釋印順:《說一切有部為主的論書與論師之研究》,台北:正聞出版社,1992年, 頁1。

<sup>5.</sup> 同註4。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向价祉》學報·藝文 | 第五十期

太虚大師和印順法師推動佛教革命,念茲在茲皆為佛法昌明、闡明佛法真義。當時中國佛教的傾向出世修持,現今人間佛教則走向入世度化。印順法師論及「看了釋尊成佛以後的遊化人間,苦口婆心去教化人類的事實,就明白釋尊出家的真意」,<sup>6</sup>清楚顯示從佛教的整體面向來看,成佛前的出世修道及成佛後入世化眾。佛陀成佛後,亦是以出世與入世兩者兼備教化眾生,如「聞思修三慧」、「六波羅蜜」等,引領眾生究竟離苦得樂走向由人而菩薩而佛的成佛之道。這是佛陀出家化世的本懷,佛教的精髓,也是佛教與其他宗教的根本區別及特色。

星雲大師主張:「人間佛教就是要發菩提心,能發菩提心才是人間佛教;所以要行佛,不要光是求佛、拜佛,行菩薩道才是真正佛陀人間佛教的精神。」<sup>7</sup> 發菩提心、行菩薩道,是人間佛教所倡導的行持。但是,菩提心一念生起,如何令不退失,又應如何增長?從心態建立到實踐菩薩道,面對不同習氣眾生、遇到種種境界,如何不起煩惱?煩惱心起時又如何消融?進而得以恆常心地行菩薩道等等,皆需要透過知見的學習及練習。

《增壹阿含經》云:「佛世尊皆出人間,非由天而得也。」<sup>8</sup>「我身生於人間,長於人間,於人間得佛。」<sup>9</sup>我們今生擁有得以成佛的人身道器十分難能可貴,應善加運用,才不枉此身、此生。因此本文引用佛典對於人身難得的說明,論述入菩薩行的指引及菩薩道的實踐開展。人間佛教訴求回歸佛陀本懷,那爛陀寺是大乘佛教的

<sup>6.</sup> 釋印順:《佛法概論》,台北:正聞出版社,2000年,頁12。

<sup>7.</sup> 星雲大師:《人間佛教佛陀本懷》,高雄:佛光文化,2016年,頁93。

<sup>8. 《</sup>增壹阿含經》, CBETA, T02, no. 125, p. 694a4-5。

<sup>9. 《</sup>增壹阿含經》, CBETA, T02, no. 125, p. 705c20-21。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

搖籃,大乘佛教乃由印度那爛陀寺所發揚光大。<sup>10</sup> 求法高僧玄奘正是前往大乘佛教最高學府——那爛陀寺取經求法。<sup>11</sup> 藏傳佛教的清淨傳承同樣是來自那爛陀寺,本文將依循那爛陀寺教授內涵,分別從「人身如意寶,千載難逢」、「發菩提心、行菩薩道」、「由人而菩薩而佛」等三方面進行闡述。

### 二、人身如意寶,千載難逢

人身難得,佛法難聞,對於佛弟子幾乎是耳熟能詳。但真正深刻的體會有多少呢?清晨上班時間,捷運擠滿一堆人;跨年晚會,水洩不通;年節返鄉,車站擠滿人潮。到處是人,能有多難得呢?中文有句俗話:「十八年後又是一條好漢。」認為死後定可再投胎為人,感覺投胎當人,並不是一件困難的事情。這些認知都將影響我們對人身難得的正確體認。當體認不正確、不深刻,對人身難得的稀有珍貴感也就難以生起,進而也不知把握,容易虛度光陰、枉費人身。因此,有必要清楚理解佛法所謂的「人身難得」之真正意涵。

佛法所謂的「人身難得」,並非指具有「人身」這生理結構, 而是指具備「十八暇滿人身」甚為難得。《佛說八無暇有暇經》<sup>12</sup>

<sup>10.</sup> 根據多羅那他著《印度佛教史》,那爛陀寺在龍樹菩薩住持期間達到了至極輝煌。羅睺羅賢尊者來到那爛陀寺弘揚大乘佛法時,全印度國內的大乘佛法快速發展。龍樹菩薩,提婆論師、無著菩薩、世親菩薩、陳那論師、月稱、玄奘、寂天菩薩、寂護、蓮花戒、阿底峽尊者等,都是曾在那爛陀寺學習,後來宣揚大乘佛教的高僧。檀香佛學研究中心,中文遠程教學〈印度佛教〉,網址:https://elearning.thanhsiang.org/node/3055 瀏覽日期:2023 年 1 月 18 日

<sup>11.</sup> 鄭偉宏:〈論玄奘的因明學成就〉,《法音》5期,北京:中國佛教協會,1999年, 頁18-22。

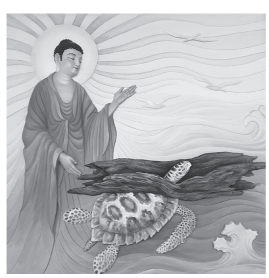
<sup>12. 《</sup>佛說八無暇有暇經》, CBETA, T17, no. 756, pp. 590b15-591a14。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向作祉》學報·藝文|第五十期

中提及何謂八無暇:地獄、餓鬼、傍生、長壽天、邊地、瘖啞、邪見及無佛教化;前四者為非人的四無暇,後四者為人身的四無暇。 未遠離無暇,將無緣修持佛法,將因自己的業力折磨而無暇修習。 《中阿含經》〈八難經〉將此八無暇稱為八難。人身貴在有機會能 夠學佛、成佛,若失去該條件則為八難,即無所謂的難得,因此須 遠離八無暇。反之,則為有暇。然而具足有暇何其困難,經云:「佛 出世難、離無暇難、得人身難,具足有暇第一最難。」<sup>13</sup> 具足有暇, 是第一最難,比佛出世、離無暇更難,而具足八暇滿更是難上加難。

所謂人身難得,不僅要具足難能可貴的八暇滿,尚要具足十圓滿的順緣。十圓滿分為五自圓滿及五他圓滿。五自圓滿為有暇人身,生居中土,諸根具足,無業際顛倒,對佛法有信心;五他圓滿



佛經中說,人身難得,猶如盲龜浮木。圖為 佛光山佛陀紀念館「佛陀行化圖」浮雕。

為佛陀出世、佛已說法、佛 法住世、自入聖教、師已攝 受。具備以上十八暇滿,可 說是奇蹟。佛經提到地獄、 餓鬼、畜牲、阿修羅、天人 的數量與轉生為人的比例為 百億分之一,即使轉生為人 也非全部是佛教徒,而佛教 徒當中具備十八暇滿的人口 數比例更是稀有難得。《大 般涅槃經》云:「生世為人 難,值佛世亦難;猶如大海

<sup>13. 《</sup>說無垢稱經》, CBETA, T14, no. 476, p. 564a14-17。

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

中,盲龜遇浮孔。」<sup>14</sup>《入菩薩行論》<sup>15</sup>云:「是故世尊說:人身極難得,如海目盲龜,頸入軛木孔。」<sup>16</sup>壽命無量劫的盲龜,每一百年才會從海中探出頭來。大海當中有一根浮木,浮木上有一個孔,此浮木隨著風四處漂流,一剎那也沒有停息。盲龜百年一次的探頭,能探入茫茫大海中漂流的浮木孔洞,機會可說十分渺茫。佛經以此來比喻獲得人身是何等殊勝難得。

《緇門警訓》<sup>17</sup>、《禪關策進》曰:「人身難得,佛法難聞。此身不向今生度,更向何生度此身。」<sup>18</sup>《入菩薩行論》亦有呼應的偈誦:「暇滿極難得,既得能成利,倘若利未辦,後世豈復得。」<sup>19</sup>又云:「既得此閒暇,若我不修善,自欺莫勝此,亦無過此愚。」<sup>20</sup>今日已得暇滿人身、佛法已聽聞,此身應向今生度,不待他生度此身。《佛子行三十七頌》云:「此生幸得暇滿船,自他須渡生死海,故於晝夜不空過,聞思修是佛子行。」<sup>21</sup>擁有殊勝難得人身寶,切當善加運用。珍惜當下因緣,把握修持的機會,提起精進心努力修持。

- 14. 《大般涅槃經》, CBETA, T12, no. 374, p. 372c22-23。
- 15.《入菩薩行論廣解》:「《入菩薩行論》(Bodhisattvacaryavatara,梵),印度後期大乘佛教經典。古印度著名佛教學者寂天(Santideva,梵)著。寂天為後期大乘佛教瑜伽中觀派的主要理論家,約生活於公元八世紀左右。本論全由偈頌組成,共十品,言簡意賅,從勸發菩提心、修菩薩行兩個方面,系統論述了後期大乘關於菩薩修心的主要理論,是一部重要的著作。本論在北宋曾由天息災自梵文譯出,稱《菩提行經》,謂是龍樹所造,僅八品。但西藏的藏文大藏經中保存有全本。」CBETA, ZW04, no. 33, p. 35a7-14。
- 16. 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,高雄:諦聽文化,1999年,頁49。 本文有關《入菩薩行論》根本頌之譯文,皆採用此書之中譯。
- 17. 《緇門警訓》, CBETA, T48, no. 2023, p. 1071c21-23。
- 18. 《禪關策進》,CBETA, T48, no. 2024, p. 1098c4-5。
- 19. 同註 16, 頁 3。
- 20. 同註 16, 頁 50。
- 21. 達賴喇嘛著,蔣揚仁欽譯:《達賴喇嘛尊者開示佛子行三十七頌》,台北: 商周出版,2016年,頁63。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向作祉》學報·藝文 | 第五十期

聖嚴法師《人間淨土》一書中說:「佛在世間以人間身出現, 觀察到人間不論是誰,都不能免於生老病死的四種根本苦難,毅然 出家求道修道,希望為人間大眾悟得解脫之道。經歷六年成道,悟 得緣起的佛法。告誡人間大眾,依此自利,並且利益他人,便是人 間佛教。」<sup>22</sup> 我們應當好好學習佛陀,聽取佛陀的教誡,把握難得 人身努力修持,自利利人、自度度人,發菩提心、行菩薩道。接著, 闡述如何發真實菩提心及菩薩道的實踐。

### 三、發菩提心、行菩薩道

星雲大師提到:「人間佛教就是要發菩提心,能發菩提心才是 人間佛教;所以要行佛,不要光是求佛、拜佛,行菩薩道才是真正 佛陀人間佛教的精神。」<sup>23</sup>星雲大師認為發菩提心、行菩薩道是人 間佛教的精神。因此,本節將針對菩提心、行菩薩道進行論述。

首先,所謂發菩提心,並非只是口頭上說,菩提心就自然會生起,同時,所生起的菩提心是一時興起的短暫菩提心還是長遠心的菩提心,其屬性是世俗菩提心或是勝義菩提心,又如何使菩提心不退失並輾轉增勝,等等,皆須經過具格的師長教導,習法者如實修持而得。

《聖法集大乘經》說:「想要圓滿成就正等覺,不需要學習很多法門,只要學一個法就好。那一個法是什麼呢?就是菩提心。」<sup>24</sup>菩提心分為世俗菩提心及勝義菩提心。印順法師說明:「願行二種

<sup>23.</sup> 星雲大師:《人間佛教佛陀本懷》,頁93。

<sup>24.</sup> 第一世蔣貢康楚·羅卓泰耶著,妙融法師譯:《了義炬》,新北:化育基金會, 2013年,頁89。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

菩提心,還是有漏心行,不出世間,故統名世俗菩提心。由此而更進一層的,名勝義菩提心,是大乘行者悟入無生法忍,證到真如實相。」<sup>25</sup>世俗菩提心的本質是悲心,勝義菩提心的本質是了悟實相的智慧,此兩種菩提心相輔相成。未悟得世俗菩提心,也就無法證悟勝義菩提心。如同帕當巴大師所言:「魚會到有水的地方,不會到乾枯的地方。沒有生起悲心就不會生起證悟。」<sup>26</sup>依於世俗菩提心才能無顛倒地了悟勝義菩提心。

世俗菩提心又分為願菩提心及行菩提心兩種。願菩提心是發願但尚未行動,行菩提心是實際行動。這兩種菩提心可透過儀軌生起。上根器的人,在佛像聖物前,誠心唸誦三遍受持戒文就能生起菩提心。一般人則要從菩薩戒傳承<sup>27</sup>沒有中斷的善知識前領受始得。<sup>28</sup>願行二菩提心的功德差別,如《入菩薩行論》云:「願心於生死,雖生廣大果,猶不如行心,相續增福德。」<sup>29</sup>在生死輪迴之際,願菩提心雖然能生出廣大妙果,但並不如行菩提心那般能相續無間斷地生出無盡福德。又云:「何時為度盡,無邊眾有情,立志不退轉,受持此行心;即自彼時起,縱眠或放逸,福德相續生,量多等虚空。」<sup>30</sup>為度無邊有情眾,以利他不退轉心,正受此行菩提心之後,無論是昏睡、放逸,仍會不斷地生出眾多福德,量等虛空。這是行菩提心的功德利益。行菩提心的學處是六波羅蜜,應竭盡所能

<sup>25.</sup> 釋印順:〈菩提心的類別〉,《學佛三要》,台北:正聞出版社,2000年, 頁 98。

<sup>26.</sup> 第一世蔣貢康楚·羅卓泰耶著,妙融法師譯:《了義炬》,頁 91。

<sup>27.</sup> 文殊菩薩傳承的是中觀的菩薩戒,彌勒菩薩傳承的是唯識的菩薩戒。

<sup>28.</sup> 同註 26。

<sup>29.</sup> 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,頁6。

<sup>30.</sup> 同註 29, 頁 7。

# 佛光山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向作祉》學報·藝文|第五十期



地藏菩薩發「地獄不空,誓不成佛」 的大願

地去實踐。菩提心是成佛之因, 大乘佛法的精髓,若未發菩提心, 則非大乘,也沒有成佛的可能性。

《普賢上師言教》提到,菩 提發心,依照心力差別有三種分 類:如國王之發心、如舟子之發 心、如牧童之發心。<sup>31</sup>國王大武的 發心,是說自己當國王後,再為 子民謀福祉;比喻自己先成佛, 具有廣大能力救度眾生,幫助眾 生成佛,如釋迦牟尼佛、阿彌陀 佛都是屬於國王式的發心。船夫 式的發心,如船夫載著船客到彼 岸,自己也到了彼岸;自己晚成 佛,自己與眾生同時成佛,如彌

勒菩薩發願未來要和眾生一起成佛。牧羊人式的發心,把羊趕到前面,自己走在後面,保護羊群的安全;希望眾生先成佛,自己再成佛。如文殊菩薩、觀世音菩薩,地藏王菩薩發誓「地獄不空,誓不成佛」。每個人依照自己的根器、願力,而發殊勝菩提心。

發菩提心的作法,在不同的睿智老師所傳下來的口訣中有不同 的版本,分別是一脈相傳自聖者文殊菩薩、龍樹阿闍梨到寂天阿闍 梨的作法;以及一脈相傳自聖者彌勒菩薩、無著阿闍梨到金洲大師

<sup>31.</sup> 巴珠仁波切著,堪布索達吉譯:《普賢上師言教》,台北:喇榮文化,2011年, 頁 290。

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

的作法。發菩提心,有三個作法步驟:加行作法、正行作法、結行作法。<sup>32</sup> 無論行任何善法,都要提醒自己,皆應攝持上述三種作法並盡力行持。加行發菩提心,布施等善法修持是為利益眾生而發願成佛。正行在修持、行菩薩道過程,須攝持此菩提發心,謹記在心,切莫忘失。結行三輪體空回向,能如此做到非常好,倘若尚未能如實地做到,至少內心不要執著,也不要想此善行將會有多少功德,會為自己帶來多大的利益,放下我執進行回向。若仍無法做到,可念誦「三世諸佛菩薩如何回向我亦如回向」,依此結行回向。

進而,應如法思惟發菩提心的功德。《入菩薩行論》第一品〈菩提心利益〉,即論述其相關內涵。<sup>33</sup>基於篇幅關係,舉其中三句偈頌說明發菩提心的功德利益:

生死獄中囚,若生菩提心,即刻名佛子,人天應禮敬。34

在生死輪迴中,如果發菩提心,在剎那間,即刻稱名為「佛子」,<sup>35</sup> 成為世間人天應禮敬的對象。

餘善如芭蕉,生果即枯槁;覺心樹生果,不枯反增茂。36

未以菩提心攝持的善法,如同芭蕉,生一次果之後,就無再次生果的能力,就枯萎了。然而菩提心樹,會恆常地結果實,不僅沒有窮盡,反將輾轉不斷地增長。

<sup>32.</sup> 周波巴著,羅卓仁謙譯:《大寶解脫莊嚴論》,台北:解脫協會,2017年, 頁259-260。

<sup>33.</sup> 參閱《入菩薩行論》第一品〈菩提心利益〉。

<sup>34.</sup> 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,頁4。

<sup>35. 《</sup>入菩薩行論》中,佛子乃指菩薩。

<sup>36.</sup> 同註34,頁5。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人角佈祉》學報·藝文|第五十期

覺心如劫火,剎那毀諸重,彌勒諭善財,覺心德無量。37

發菩提心,如同壞劫的末劫火,具有強大威力,剎那間能焚毀令墮 地獄的重大罪惡。以上這些都是發菩提心的殊勝功德。今生難得此 暇滿人生,當發菩提心,行菩薩道,才不會浪費此人身如意寶。

接著,進一步思惟未發菩提心、行菩薩道的過患。就如前人身 難得所述,未發菩提心,就浪費此人身寶。唯有珍惜此生,善用此 身,落實願行二菩提,始能自度度人。

如此一來,教法將滴滴入心。當修持到視一切眾生皆視為如母有情時,當如母眾生在社會上或輪迴苦海穿梭遊蕩,自然會生起拔苦與樂的慈悲心,決不可能視而不見、棄而不顧。一旦生起「捨棄眾生」以及「不符合菩提心的念頭」將毀犯菩薩戒。所以在領受菩薩戒之後,願菩提心的修持是一再地觀修「為利益一切有情,志求遍知一切佛果」。為救度如母有情眾生,自我能力提升也是相對重要,否則泥菩薩過江自身難保,又如何救度眾生?因此出世及入世的修持,決不可偏廢。

面對行菩薩道的種種境界,當如何面對?這方面在寂天菩薩所 造的《入菩薩行論》有詳細說明,內容除了前述發菩提心及菩提心 的實踐外,尚有六度波羅蜜的行持,共有十品。<sup>38</sup>中文有句話說「火 燒功德林」,原本是歡樂喜悅,但瞋心一起,就會變成怨恨怒仇, 而且瞋心會招感地獄因,對於習法行者不可不慎。本文列舉其中關

<sup>37.</sup> 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,頁 5-6。

<sup>38.《</sup>入菩薩行論》:第一品菩提心利益,第二品懺悔罪業,第三品受持菩提心, 第四品不放逸,第五品護正知,第六品安忍,第七品精進,第八品靜慮,第 九品智慧,第十品迴向。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

#### 於瞋恚過患及安忍功德之偈頌:

一瞋能摧毀,千劫所積聚,師供善逝等,一切諸福善。39

究竟障礙善法的是瞋恚,累劫所修的善業妙行因一念瞋心起,火燒功德林,若所瞋的對象是菩薩,所有功德將從根本摧毀殆盡。對菩薩行者而言,主要是降伏瞋心,無論對方是凡是聖,瞋心不起或起瞋心當如何而對的修持,相當重要。

縱使天非天,齊來敵對我,然彼猶不能,擲我入無間。 強力煩惱敵,擲我入獄火,須彌若遇之,灰燼亦無餘。<sup>40</sup>

即便天和非天都與我為敵,如果不被煩惱所轉,他們仍無法牽引令我墮地獄。但如果煩惱熾盛,即會將自己擲入無間獄火,即使是須彌山王也會被焚燒得連灰燼都不剩。

心雖不思瞋,而人自然瞋;如是未思生,瞋惱猶自生。41

行菩薩道時,若修行尚未成熟、心還不穩定,遇到種種境界就很容易起煩惱。雖然沒有想要生氣,但是因緣具足時,自然而然就會生氣,就像自動導航系統一樣。雖然沒有「要生起煩惱的念頭」,但如生起瞋恚心般,自然就會生起煩惱,完全沒有主宰的能力。

罪惡莫過瞋,難行莫勝忍,故應以眾理,努力修安忍。<sup>42</sup>

沒有其他的惡像瞋恚一般障道、摧毀善根。無難行如安忍一般,能

<sup>39.</sup> 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,頁91。

<sup>40.</sup> 同註 39, 頁 52。

<sup>41.</sup> 同註39,頁97。

<sup>42.</sup> 同註 39。

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人角作祉》學報·藝文|第五十期

摧毀煩惱熱。因此,要以各種法門和方便,把握機會努力修習安忍。 當煩惱心起時,將會有上述過患,所以菩薩行者應當精進滅除煩惱 敵。

何需足量革,盡覆此大地,片革墊靴底,即同覆大地。 如是吾不克,盡制諸外敵;唯應伏此心,何勞制其餘? 43

為保護腳不受到外在傷害,欲以皮革覆蓋整個大地,但哪來那麼多的皮革。其實根本無須如此大費周章,只需要鞋底大小的皮革,就足以保護腳了。如同此一譬喻,自己雖無法完全遮止外在的損害,但只要降伏瞋恚心,自然也沒有令自己起瞋心的外在敵人。在團體當中,起煩惱時,往往都認為錯在對方,是對方讓自己起煩惱心;但如果自己內無煩惱心,他人也無法觸發。

行者應該時常法鏡自照,看自己的問題,看自己的心,不斷自 我提醒,調伏瞋恚,煩惱將會日漸消弭。以歡喜的菩提心,恆長地 行菩薩道。

### 四、由人而菩薩而佛

印順法師提到:「十善正行,是以發大悲心為主,菩提心為引導,所以即成為從人到成佛的第一步。」 44 星雲大師亦說:「在生活裡增長慈悲、道德,受持三皈五戒、十善,重視因緣果報。從做人慢慢提升,人成即佛成。」 45 「三皈依」是進入佛門的第一步,「五戒」、「十善」的內容,為五乘共法。佛法依發心而定,以增

<sup>43.</sup> 寂天造,如石譯注:《入菩薩行譯注》,頁 64。

<sup>44.</sup> 釋印順:〈從十善菩薩學起〉,《佛在人間》,頁 141。

<sup>45.</sup> 星雲大師:〈人間淨土與彌陀淨土〉,《人間佛教》學報藝文第 30 期,高雄: 佛光山人間佛教研究院,2000 年,頁 2-39。

# 佛先山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持



紐西蘭北島佛光山皈依三寶典禮,住持滿信法師為大眾開示皈依三寶的意義。 (Essa/攝)

上心修持,為人天乘;以出離心修持,為小乘;以菩提心修持則為大乘。印順法師鼓勵以菩提心修「十善」,是屬大乘的修持。印順法師進一步說明慈悲二字的意涵。「慈悲,是佛法的根本,佛菩薩的心髓。」「慈,是以利益安樂、世出世間的利益,給予眾生。悲,是拔濟眾生的苦難,解除眾生的生死根本。」46

慈悲心與菩提心是不同的發心,藏傳噶當派透過思惟「七重因 果教授」,來思惟二者之間的因果關係,讓慈悲等心在心中生起, 並擴大到所有的有情眾生進行觀修。「七重因果教授」從思惟父母 恩、知恩、報恩、生起慈心、悲心、菩提心到成就無上佛道,依其 先後次第生起定解,依次修學。即:

46. 釋印順:〈慈悲心與慈悲行〉,《學佛三要》,頁 131。

### 佛先山 人向佈祉 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人角佈祉》學報·藝文 | 第五十期

- 1. 我第一要務是成就佛道。
- 2. 生起成就佛道的因素——菩提心。
- 3. 生起菩提心的因素——悲心。
- 4. 生起悲心的因素—— 慈心。
- 5. 慈心的因素是知恩而報恩。
- 6. 知恩的心來自認識到一切眾生如父、如母。
- 7. 知道眾生如父母後,首先思惟今生母親的恩德。47

印順法師著有《成佛之道》,其在自序中提及,他是依據太虛大師的開示,並參考宗喀巴的菩提道次,綜貫一切佛法,而歸於一乘。<sup>48</sup>書中從「歸敬三寶」、「聞法趣入」「五乘共法」、「三乘共法」、「大乘不共法」依次論述。印順法師所參考的《菩提道次第廣論》是宗喀巴依彌勒菩薩的《現觀莊嚴論》與阿底峽之《菩提道炬論》所撰寫,能引導不同根器的佛弟子,依循次第,解脫生死輪迴,成辦無上佛道。另外,尚有岡波巴所著的《解脫莊嚴寶論》同樣也是修持的次第引導教授。

學佛,初發心非常重要。因地不正,果招迂曲。因此,需要明白自己學佛的動機。學佛,可分為三種動機(初發心):《菩提道次第廣論》同印順法師於《成佛之道》寫到:「向上的發心修學,真是萬別千差,說不能盡。但歸納起來,不外乎三類:增上生心,出離心,菩提心;這就是彌勒菩薩所說的下士,中士,上士。」<sup>49</sup>所謂增上心,是希望自己未來比現在更好,是一種歡喜修善的善

<sup>47.</sup> 第一世蔣貢康楚·羅卓泰耶著,妙融法師譯:《了義炬》,頁 103。

<sup>48.</sup> 釋印順:《成佛之道(增注本)》,台北:正聞出版社,2000年。

<sup>49.</sup> 同註 48, 頁 50。

# 佛光山人向佈衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

心,追求輪迴的人天福報享受,不求解脫。出離心,又稱為求解脫心,了解世間所有一切都是短暫無常,厭離三有,希求涅槃超越生死輪迴。菩提心,視一切眾生都是如母有情,為利眾生願成佛,當達到究竟境界時,即「大智不住生死,大悲不住涅槃」。50

增上心,相較於出離心是短暫的快樂。出離輪迴才是究竟的快樂。出離心是所有的佛教徒都需要具備的,也是菩提心的基礎。行者在推動佛行事業過程中,出現人、事矛盾是常有的事,往往會起煩惱心,發生不愉快或無調的爭執。當下即刻要自省——現在的心念是否與增上心相應?對未來更好還是更差?是否與出離心相應?貪瞋痴是墮入三惡道的因,與超越輪迴背道而馳。是否與菩提心相應?是利益眾生,還是惹惱眾生?是生起救度眾生心,還是捨棄眾生心?……如是思惟,反觀自省,許多紛爭自然消弭,凡事都能迎刃而解。

#### 五、結語

本文依循那爛陀寺教授的內涵,分別從「人身如意寶,千載難逢」、「發菩提心、行菩薩道」、「由人而菩薩而佛」等三方面,逐一進行闡述。經云:「佛出世難、離無暇難、得人身難,具足有暇第一最難。」佛法所謂「人身難得」之真正意涵,非指具有「人身」的生理結構,而是指具備「十八暇滿人身」甚為難得,如盲龜遇浮木般機會渺茫。今日已得暇滿人身、佛法已聞,此身應向今生度,不待他生度此身。《增壹阿含經》云:「我身生於人間,長於

<sup>50. 《</sup>大方廣佛華嚴經疏》, CBETA, T35, no. 1735, p. 743a1-3;《華嚴經探玄記》, CBETA, T35, no. 1733, p. 344b15-17;《成唯識論疏抄》, CBETA, X50, no. 819, p. 483a8 // R80, p. 911b18 // Z 1:80, p. 456b18)。

### 佛光山 人向桥板 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第五十期

人間,於人間得佛。」 聖嚴法師提到佛以人身 出現世間,為解決人間 無可避免的牛老病死根 本苦難,毅然出家求 道,經歷6年修道成佛, 悟得緣起的佛法,告誡 大眾依此自利、利他, 便是人間佛教。

佛陀,聽取佛陀的教



我們應當好好學習 修行者應該時常關照自心,自我提醒,調伏瞋恚。 ( 慧豪法師 / 攝 )

誡,把握難得人身努力修持,自利利人、自度度人,發菩提心、行 菩薩道。《入菩薩行論》從勸發菩提心、修菩薩行、如何讓菩提心 不退轉且輾轉增勝的系統性教授。暫時利益,可獲得人天善道的快 樂。究竟利益,必得解脫,可獲得永久安樂、證遍智證等覺的佛陀 果位。行菩薩道時,一般人都會因為與自己習氣不同的人、事、物 起煩惱心。嚴重會起退心。行者應該時常法鏡自照,看自己的問題, 看自己的心,不斷自我提醒,調伏瞋恚,煩惱將會日漸消弭。以歡 喜的菩提心,恆長地菩薩道。

接著,「由人而菩薩而佛」從人邁向成佛之藍圖及脈絡,其知 見的建立可透過印順法師著有《成佛之道》,以及宗喀巴所撰的《菩 提道次第廣論》。另尚有岡波巴所著的《解脫莊嚴寶論》,皆有修 持次第的引導及教授。

「三皈依」是進入佛門的第一步,「五戒」、「十善」的內容, 為五乘共法。佛法依發心而定,以增上心修持,為人天乘;以出離

# 佛先山人向桥荻研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

從那爛陀寺傳承的角度,探究人間佛教的修持

心修持,為小乘;以菩提心修持則為大乘。印順法師鼓勵以菩提心修「十善」,是屬大乘的修持。慈悲心與菩提心是不同的發心,二者之間的因果關係,以及如何生起,藏傳噶當派的口訣是透過思惟「七重因果教授」,依其先後次第生起定解,依次修學。也可從《現觀莊嚴論》、《中觀》等書籍,建立空正見的知見並加以實踐,不斷提升,循序漸進地由人而菩薩而佛。

綜合以上論述,藉由思惟人身難得,諸行無常,因果業報,輪迴過患等,發起出離心,並希望有情眾生也能脫離輪迴苦海,故生起菩提心,如理如法不斷修持,不斷進化,由人而菩薩而佛。出離輪迴,證得菩提果位。此亦是佛陀度化眾生的本懷,為引導眾生究竟離苦得樂,成就無上佛道。

