
由持戒與懺悔接通禪修優化練習	

釋心傳，關西．潮音禪寺

一、學習佛教禪修的二大基礎：持戒與懺悔

1.	佛教禪修既非空中樓閣，亦非僅止於切割出來的單一技術操作。
2.	學佛，尤其在佛法出家，主軸在於學戒、定、慧：依戒而得定，依
定而開發修所成的智慧。

3.	持戒，以及懺悔，可共構為佛教禪修的基礎。

二、持戒之意義與作用：

1.	持戒，即受持佛陀所制的戒 (śīla)律 (vi-naya)，從而成為戒行清淨
(pari-śuddha-śīlatā)的修為。

2.	持戒，可帶出三大方面，即「三聚淨戒」(tri-vidhāni śīlāni)，包括
「攝律儀戒」(saṃ-vara-śīla)、「攝善法戒」(kuśala-dharma-saṃ-
grāhaka-śīla)、「饒益有情戒」(sattvârtha-kriyā-śīla; sattvânu-graha-
śīla)。

3.	「律儀」(saṃ-vara)，防護、攝護、禁制，其字根為 √vṛ (5U) 
(vṛṇoti; vṛṇute)，覆蓋、圍繞、遮蔽。「攝律儀戒」，捨斷諸惡，涵
攝或者在家學佛、或者出家學佛所應具備的規範，藉以形成防護的

作用，以免遭受惡劣事蹟或罪業的侵襲而造成破口以至於飄蕩或沈

溺在濁惡的世間。

4.	「攝善法戒」，以修一切善法為戒者。
5.	「饒益有情戒」，又稱「攝眾生戒」，以饒益一切眾生為戒者；其基
本理念，例如，根據《維摩詰所說經》：「奉戒清淨，攝諸毀禁」。1

6.	持戒的作用：如果欠缺持戒的心態，幾乎一直處於被刺激、攪動，
在攀緣、追逐，而奔波在充斥著煩惱、牽掛、浮躁、焦慮、患得患失、

心神不寧的流程或漩渦。反之，如果重視道德、品格、氣節、戒律，

並且確實身體力行，即能相當程度地脫離平庸攪擾的狀態，培養調

御的能力，處於安適的心境，進而有能力專心於進階的修煉。

30



三、懺悔之意義與作用：

1.	懺悔之「懺」，為 kṣama (陽性 ) 或 kṣamā (陰性 ) 之音譯詞，由動
詞字根 √kṣam 而來的名詞。√kṣam (1U) (kṣamati, kṣamate)：安忍、
忍耐、安受、容忍、堪忍、寬恕。其過去被動分詞，kṣānta. 其陰性
名詞，kṣānti，音譯為羼提。其使役形 kṣamayati 或 kṣāmayate: 請求
寬恕、請求寬容、請求包容。懺悔之「悔」，為其意譯詞，表示悔過。

2.	再者，根據寂天 (Śāntideva)，《入菩提行論》(The Bodhicaryāvatāra) 
‧第二品〈懺悔品〉(Pāpa-deśanā)，懺悔一詞，可呼應於梵文之 
pāpa-deśana，以及 ā-patti-deśana或 ā-patti-prati-deśana。2 √diś (6P) 
(diśati)：指出、指示、指陳、顯示、發露、悔過、懺悔。其中性名詞，
deśana；陰性名詞，deśanā；意思為坦然指出過錯、陳述偏差，藉
以請求諒解，進而得以落實後續的改正的努力。而如此坦然指出的

過錯，包括 pāpa (n.), 惡行、違犯、惱害、罪過、邪惡；以及 ā-patti 
(f.), 違犯、毀犯、罪過、墮落。

3.	總之，經由正確的「懺悔」，坦誠面對過錯，請求諒解與寬容，進
而以平穩的心態，積極地推進在正道的行持，藉以排除障礙，以及

促成戒、定、慧的道業。

四、進行懺悔之要務：

1.	正確認識懺悔的意思，以及正確理解懺悔之作用。
2.	就所要懺悔的所作所為，形成與生起真實的懺悔心。懺悔，並非由
於他人逼迫地加諸自己，而是自己形成主動的體認，以及積極地面

對。

3.	學習、認識、與理解一個適合的懺悔程序或懺悔儀軌。3

4.	獨自進行或共同參與一個適合的懺悔程序或懺悔儀軌。
5.	懺悔之後，努力不再造做惡業。
6.	懺悔之後，衡量情境因緣，對於正在惡業困境的其它人或任何眾生，
施加關懷、協助。不拿著惡業或罪業—不論有無事實根據—去

輕蔑、欺壓、攻擊其它人或任何眾生。對於任何眾生，學習發起慈

心與悲心。

7.	懺悔之後，重視與努力持戒，並且積極在禪修與智慧的道業行進。

31 由持戒與懺悔接通禪修優化練習


