
鄭
振
煌

小
時
候
，
乘
著
風
，
撥
著
霧
，
走
在
田
埂
上
，
腳

踩
軟
綿
綿
的
鮮
草
小
花
，
脫
口
吟
起
白
居
易
的
︿
花
非

花
﹀
：花

非
花
，
霧
非
霧
。
夜
半
來
，
天
明
去
。
來
如
春

夢
不
多
時
，
去
似
朝
雲
無
覓
處
。

那
種
感
覺
有
如
坐
在
雲
端
的
神
仙
，
俯
瞰
芸
芸
眾
生

無
事
忙
，
輕
飄
飄
，
神
盈
盈
，
少
年
不
識
愁
滋
味
，
大
作

桃
花
源
夢
。

學
佛
後
，
被
︽
心
經
︾
的
﹁
色
不
異
空
，
空
不
異

色
；
色
即
是
空
，
空
即
是
色
﹂
所
震
撼
，
恍
然
大
悟
，
世

間
的
萬
事
萬
物
都
是
緣
起
無
自
性
空
，
空
就
是
萬
事
萬
物

的
真
理
，
真
理
就
在
我
們
現
實
的
人
生
中
，
離
開
現
實
人

生
，
真
理
也
就
沒
有
立
腳
處
。

︽
金
剛
經
︾
說
：
﹁
如
來
者
，
無
所
從
來
，
亦
無
所

去
，
故
名
如
來
。
﹂
又
說
：
﹁
凡
所
有
相
，
皆
是
虛
妄
；

若
見
諸
相
非
相
，
則
見
如
來
。
﹂

原
來
，
如
來
就
在
眼
前
，
不
在
天
邊
，
若
將
眼
前
物

錯
看
，
便
是
冤
枉
了
釋
迦
老
爺
子
。

供
養
佛
陀
有
無
邊
功
德
，
大
家
都
爭
先
恐
後
想
要

供
養
佛
陀
，
卻
不
知
供
養
佛
陀
就
是
親
近
佛
陀
，
學
習
佛

陀
，
成
為
佛
陀
。
釋
迦
牟
尼
佛
已
經
圓
寂2569

年
，
色
身

不
可
見
，
但
他
所
證
悟
的
法
身
︵
真
理
、
真
如
︶
卻
遍
一

切
處
，
普
入
眾
生
心
想
中
，
若
見
︵
聞
、
嗅
、
嚐
、
觸
、

覺
知
︶
諸
︵
色
、
聲
、
香
、
味
、
觸
、
法
︶
相
非
︵
色
、

聲
、
香
、
味
、
觸
、
法
︶
相
，
則
見
如
來
，
見
如
來
則
是

親
近
、
供
養
、
學
習
、
成
為
如
來
。

譬
如
，
有
人
罵
我
們
、
笑
我
們
、
打
我
們
、
殺
我

們
，
就
要
見
︵
聞
、
覺
知
︶
諸
︵
罵
、
笑
、
打
、
殺
︶
相

法
的
Ｄ
Ｎ
Ａ
︵
九
︶
：

法
非
法

29 法的DNA（九）：法非法



是
眾
緣
和
合
所
成
，
可
能
是
他
的
瞋
恨
心
或
誤
會
，
引
發

他
的
念
頭
、
手
腳
口
等
動
作
，
所
以
罵
、
笑
、
打
、
殺
相

是
緣
起
無
自
性
空
的
，
而
他
、
我
們
也
是
緣
起
無
自
性
空

的
。
如
此
一
來
，
若
見
諸
相
非
相
，
則
見
、
親
近
、
供

養
、
學
習
、
成
為
如
來
。

碰
到
逆
境
，
不
是
鴕
鳥
心
態
的
見
相
非
相
，
而
是
以

﹁
緣
起
性
空
﹂
的
般
若
波
羅
蜜
觀
待
，
若
見
諸
相
非
相
，

有
止
有
觀
，
心
不
為
諸
相
所
動
，
則
能
快
速
而
安
全
的
逃

避
危
險
，
做
安
全
的
反
應
。

碰
到
順
境
，
也
不
要
得
意
忘
形
、
自
我
陶
醉
而
動
了

心
，
應
該
以
﹁
緣
起
性
空
﹂
的
般
若
波
羅
蜜
觀
待
，
若
見

諸
相
非
相
，
有
止
有
觀
，
心
不
為
諸
相
所
動
，
則
能
謙
卑

自
持
，
虛
懷
若
谷
。

﹁
智
者
樂
山
，
仁
者
樂
水
﹂
。

智
者
好
樂
山
的
穩
重
不
動
，
能
以
﹁
緣
起
性
空
﹂

的
般
若
波
羅
蜜
面
對
一
切
人
事
物
，
所
以
﹁
八
風
吹
不

動
﹂
，
解
脫
自
在
。

仁
者
好
樂
水
的
隨
順
因
緣
、
柔
弱
勝
剛
強
，
能
以

﹁
緣
起
性
空
﹂
的
般
若
波
羅
蜜
，
行
布
施
、
持
戒
、
忍

辱
、
精
進
、
禪
定
波
羅
蜜
，
慈
悲
喜
捨
一
切
眾
生
。

智
度
如
目
，
五
度
如
足
，
有
目
有
足
，
福
慧
兩
足

尊
，
就
能
安
全
而
快
速
的
抵
達
成
佛
目
的
地
。

︽
金
剛
般
若
波
羅
蜜
經
．
卷
一
︾
說
：
﹁
所
言
一
切

法
者
，
即
非
一
切
法
，
是
故
名
一
切
法
。
﹂
一
切
法
就
是

我
們
生
活
、
生
死
的
全
部
，
不
論
心
裏
頭
所
想
的
，
或
是

口
裡
所
說
的
，
或
是
手
腳
所
做
的
，
都
是
﹁
緣
起
無
自
性

空
﹂
，
因
此
一
切
法
即
﹁
無
常
無
我
﹂
的
非
一
切
法
，
即

照
︵
一
切
法
︶
即
遮
︵
非
一
切
法
︶
，
不
落
兩
邊
，
是
故

名
一
切
法
。

︽
大
智
度
論
‧
卷
二
十
︾
說
：
﹁
譬
如
城
有
三
門
，

一
人
身
不
得
一
時
從
三
門
入
，
若
入
則
從
一
門
。
諸
法
實

相
是
涅
槃
城
，
城
有
三
門
：
空
、
無
相
、
無
作
。
﹂
空
、

無
相
就
是
法
非
法
的
諸
法
實
相
，
體
會
此
真
理
，
就
能

﹁
三
輪
體
空
廣
度
眾
生
﹂
的
﹁
作
而
無
作
。
﹂

一
切
法
，
包
括
主
觀
的
心
和
客
觀
的
境
，
境
不
是

我
們
所
能
控
制
的
，
我
們
唯
一
能
掌
握
的
是
身
心
，
以
戒

定
慧
調
伏
身
心
，
開
發
身
心
。
︽
楞
嚴
經
‧
卷
四
︾
說
：

﹁
令
汝
但
於
一
門
深
入
，
入
一
無
妄
，
彼
六
知
根
一
時
清

淨
。
﹂
守
護
六
根
門
，
由
正
念
而
無
念
，
悠
然
自
得
，
便

是
人
間
好
時
節
。
︵
未
完
待
續
︶

30


