
心境平衡之禪修人生
釋心傳，關西．潮音禪寺

一、關鍵概念：

1.1.1. 在四無量 [心 ](catur-a-pra-māṇa)或四梵住 (catvāri brahma-vi-
hārāḥ)的脈絡，即為慈 (maitrī 友善、善意、與樂 )、悲 (karuṇā 同情、共感、
拔苦 )、喜 (muditā 喜樂、喜悅、欣悅、歡喜 )、捨 (upêkṣā 平衡、平靜 )。

1.1.2. 一般世人平庸的心態，例如，貪嗔痴，大致不利於禪修，且會
妨礙禪修。但是，慈心、悲心、喜心、捨心，在四無量心的脈絡，則有利

於禪修。

1.2. 其中，捨 (upêkṣā)	(f.)，接頭音節 upa-(接近、在上面、在此處、
在之中 )，加上 īkṣā	(f.)	(觀看、注視、凝視、沈思、看待、瞻仰 )，其字根
為 √īkṣ	(1U)	(īkṣati, īkṣate)。因此，upêkṣā，翻譯為「捨」，意思為不偏頗、
平衡、平靜、沈著、安寧、寧靜。在禪修的脈絡，upêkṣā，可理解為「心
境平衡」。

二、與「捨」(upêkṣā) 有關的類似概念：
2.1. 捨 (upêkṣā)，之為「心境平衡」，暨非中華文化「中庸」式之執

兩用中的平衡，亦非當代語境之「中立」式的平衡，而是無所偏頗、無所

執著之超然的平衡。

2.2. 佛經中，除了在四無量心脈絡的「捨」(upa-√īkṣ)無量心，同樣
翻譯為「捨」的語詞，並非主要在表達「心境平衡」，有不少在於表示捨

離、捨除、捨斷、放棄、拋棄的意思，使用的字根為 √tyaj	(1U)	(tyajati, ty-
ajate)；其過去被動分詞為 tyakta；其名詞包括 tyāga	(m.),	或 tyajana	(n.).1

2.3.1. 此外，也可留意般若經典屢次出現的「無忘失法」(a-saṃ-moṣa-
dharmatā)、「恒住捨性」(vāsanā-sam-ud-ghāta)。

20



2.3.2. 「無忘失法」(a-saṃ-moṣa-dharmatā)：moṣa	(m.)，盜竊、盜取、
劫奪；字根為 √muṣ	(1P)	(moṣati)，(9U)	(muṣṇāti; muṣṇīte)，盜取、竊取、
使目眩、使恍惚、使失神； a-saṃ-moṣa	(m.)，無忘失、不忘失、不迷沒。
dharmatā	(f.)，法性。因此，a-saṃ-moṣa-dharmatā，無忘失法、無忘失之法
性。

2.3.3. 「恒住捨性」(vāsanā-sam-ud-ghāta): vāsanā	(f.)，習氣、熏習、
留存、恒住；可看成來自字根 √vas	(1P)	(vasati)	(居住、停留 )的使役形 vā-
sayati(-te)的名詞，表示長久居留 (或恒住 )所累積、留存的習氣。ghāta	(m.)，
殺害、破壞。sam-ud-ghāta	(m.)，根絕、永斷、永害、捨。因此，vāsanā-
sam-ud-ghāta，恒住捨性、捨斷恒住之習氣、永斷習氣、永捨習氣。2 簡言
之，「恒住捨性」之「捨」，意思為捨除、捨斷；而如此之「捨」的對象，

為追求恒住之習氣。

三、理解心境平衡：

3.1. 在日常生活—包括個人的生老病死、食衣住行、人生際遇，周

遭人物、動物、社會、世間的善緣、惡緣、聚散、分合—既非冷漠而麻痺，

亦非激動而衝動，而是重視、體會、與理解「心境平衡」，也就是不僅確

實理解世間百態，而且正好在如此的理解，形成心境在理解的平衡。

3.2. 在禪修的持續練習，或有成長、或者停滯、甚至退步，一貫地重
視、體會、與理解「心境平衡」。

四、禪修之心境平衡的練習：

4.1. 在禪修中，提昇心境平衡：
4.2. 不以日常生活的「心境平衡」為最終目標，而僅停留在日常生活

的層次。

4.3. 不以初步練習禪修的「心境平衡」為最終目標，而一直止步於很
初淺禪修的階段。

4.4. 隨著禪修逐漸有顯著的進展或成長，不輕浮躁進，而是穩住再穩

21 心境平衡之禪修人生



住；練習在正向進展或成長所開啟的任何經驗或覺受，都能達到「隨次進

階的心境平衡」。

4.5. 如此練習適度的時間後，不論成效如何，不驕不餒、不卑不亢、
不忮不求，盡量維持平靜、平衡的心，準備下座。

1. 此外，可表達與√tyaj類似意思的，還有apa-√sṛj (6U) (sṛjati, sṛjate)，拋出、拋棄、棄除；以
及vi-nir-√muc (6U) (muñcati, muñcate)，放棄、棄除、除去。

2. “katamā ca subhūte ’-saṃ-moṣa-dharmatā	 (再者，善現！何謂無忘失法)? sarva-kṛtyeṣu	 (在一
切所應做的事務中),	 sarva-deśeṣu	 (在一切處所中),	 sarvôpāyeṣu	 (在一切方便中),	 sarva-kāleṣu 
(在一切時間中),	 sadôpa-sthita-smṛtitā	 (經常地安住於憶念的情形). iyam ucyate a-saṃ-moṣa-
dharmatā	(這就稱為無忘失法).

 katamaś ca subhūte vāsanā-sam-ud-ghātaḥ	(再者，善現！何謂恒住捨性)?	sarveṇa	(以一切的方
式[或憑藉]), sarvaṃ	 (出之於一切地),	sarva-thā	 (隨著一切的條件[或無論如何]),	sarvaṃ kleśa-
saṃgāv	(一切的煩惱與黏著), a-sa-dṛśa-ceṣṭo	([皆]不以任何相似的方式在蠢動[或活躍]),	’-sam-
ud-ā-cāro	 ([皆]無容得起[或不起行]).	 ’yam ucyate vāsanā-sam-ud-ghātaḥ	 (這就稱為恒住捨
性).” Takayasu Kimura	 (ed.),	Pañcaviṃśatisāhasrikā Prajñāpāramitā: VI-VIII,	Tokyo:	Sankibo	
Busshorin,	 2006,	 p.61	 (http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/corpustei/transformations/html/
sa_paJcaviMzatisAhasrikA-prajJApAramitA1-8.htm).

註釋

22


