
鄭
振
煌

﹁
我
﹂
明
明
存
在
，
為
什
麼
佛
法
卻
主
張
﹁
無

我
﹂
？
而
且
﹁
無
我
﹂
還
變
成
原
始
佛
教
、
部
派
佛
教

的
根
本
思
想
，
唯
有
﹁
無
我
﹂
才
能
破
迷
啟
悟
和
轉
苦

為
樂
，
進
而
解
脫
生
死
輪
迴
。
到
了
大
乘
佛
教
，
更
發
展

出
種
種
﹁
無
我
﹂
論
或
﹁
空
論
﹂
，
包
括
﹁
人
我
空
﹂
、

﹁
法
我
空
﹂
、
﹁
空
空
﹂
、
﹁
畢
竟
空
﹂
、
﹁
一
切
空
﹂

等
二
十
種
空
。

佛
是
微
積
分
學
的
鼻
祖
，
透
過
微
分
把
﹁
我
﹂
分

析
到
﹁
無
我
﹂
，
避
免
﹁
常
見
﹂
︵
身
心
和
合
體
是
真

實
存
在
的
謬
見
︶
；
透
過
積
分
把
各
種
身
、
心
元
素
積

集
為
﹁
我
﹂
，
避
免
﹁
斷
見
﹂
︵
各
種
身
、
心
元
素
和

我
都
不
存
在
的
謬
見
︶
。
微
分
是
為
了
積
分
，
積
分
是
為

了
微
分
，
有
積
分
才
能
微
分
，
有
微
分
才
能
積
分
。
四
聖

諦
中
的
苦
、
滅
︵
苦
滅
︶
二
諦
屬
於
積
分
、
果
；
集
︵
苦

因
︶
、
道
︵
滅
苦
之
道
︶
二
諦
屬
於
微
分
、
因
。

佛
陀
以
微
分
、
積
分
的
無
上
智
慧
達
到
不
常
不
斷

的
中
道
見
。
斷
見
讓
人
誤
以
為
生
前
、
死
後
都
不
存
在
，

就
趁
著
活
著
時
揮
霍
享
受
，
淪
為
卑
賤
低
級
的
生
活
；
常

見
讓
人
誤
以
為
生
前
、
死
後
都
存
在
，
而
活
著
時
充
滿
各

種
身
心
煩
惱
，
為
了
來
世
不
要
有
煩
惱
，
就
折
磨
身
心
以

求
淨
化
，
淪
為
無
意
義
的
禁
慾
苦
行
。
不
常
不
斷
的
中
道

見
，
可
以
通
達
生
命
的
真
相—

緣
起
無
我
，
過
著
不
縱

慾
、
不
禁
慾
的
健
康
生
活
。

緣
起
是
佛
法
的
核
心
思
想
，
緣
起
超
越
一
切
二
元

對
立
的
思
想
，
主
張
萬
事
萬
物
都
是
不
生
不
滅
，
不
常
不

斷
，
不
一
不
異
，
不
來
不
出
，
不
增
不
減
，
不
淨
不
垢
。

體
證
緣
起
，
才
能
究
竟
解
脫
自
在
。

緣
起
的
理
論
架
構
是
﹁
此
生
故
彼
生
，
此
滅
故
彼

滅
；
此
有
故
彼
有
，
此
無
故
彼
無
。
﹂
此
中
的
﹁
此
、

彼
﹂
都
是
多
數
，
甚
至
是
無
量
數
，
但
為
了
方
便
解
說
，

佛
就
以
有
情
最
關
心
的
身
心
五
蘊
﹁
色
、
受
、
想
、
行
、

識
﹂
為
例
。
﹁
蘊
﹂
是
積
聚
的
意
思
，
譬
如
色
身
是
由

法
的
Ｄ
Ｎ
Ａ
︵
十
二
︶
：

微
積
分
與
無
我
見

25 法的DNA（十二）：微積分與無我見



地
、
水
、
火
、
風
四
大
或
血
液
、
肌
肉
、
骨
骼
、
器
官
等

元
素
組
成
的
，
所
以
五
蘊
不
是
﹁
一
合
相
﹂
，
而
是
眾
因

緣
和
合
的
假
象
。

﹁
此
生
故
彼
生
，
此
滅
故
彼
滅
﹂
是
從
時
間
的
過

去
、
現
在
、
未
來
看
生
命
，
五
蘊
的
某
些
因
緣
生
了
，
就

有
五
蘊
的
某
些
果
生
；
五
蘊
的
某
些
因
緣
滅
了
，
五
蘊
的

某
些
果
就
滅
。
在
五
蘊
生
滅
的
過
程
中
，
並
沒
有
﹁
我
﹂

從
此
到
彼
，
並
沒
有
﹁
我
﹂
生
或
滅
，
只
有
五
蘊
生
滅
相

續
變
異
，
五
蘊
不
是
﹁
我
﹂
，
不
是
﹁
我
的
﹂
，
五
蘊
不

在
﹁
我
﹂
之
中
，
﹁
我
﹂
也
不
在
五
蘊
之
中
。
﹁
我
﹂
的

意
思
是
常
、
一
、
主
、
宰
。
換
言
之
，
五
蘊
都
是
無
常
、

苦
、
空
、
無
我
的
相
續
假
。

﹁
此
有
故
彼
有
，
此
無
故
彼
無
﹂
是
從
空
間
的
十
方

看
生
命
，
五
蘊
都
不
能
獨
立
存
在
，
彼
此
互
依
互
存
。
譬

如
，
﹁
色
﹂
︵
身
體
︶
是
相
待
於
﹁
受
、
想
、
行
、
識
﹂

而
存
在
的
，
色
沒
有
受
、
想
、
行
、
識
就
死
了
；
內
色

︵
人
的
感
覺
器
官
︶
攀
緣
外
色
︵
物
質
環
境
︶
，
就
會
有

受
、
想
、
行
、
識
；
而
有
識
就
有
受
、
想
、
行
。
又
如
，

有
我
就
有
你
他
，
有
你
他
就
有
我
，
有
大
就
有
小
，
有
小

就
有
大
。
換
言
之
，
五
蘊
都
是
不
一
不
異
的
相
待
假
。

進
一
步
來
說
，
所
謂
五
蘊
色
、
受
、
想
、
行
、
識
都

只
是
概
念
、
名
稱
、
文
字
、
圖
像
、
符
號
的
存
在
，
並
非

真
實
的
、
永
恆
的
、
獨
立
的
、
本
有
的
、
唯
一
的
存
在
。

五
蘊
乃
至
一
切
萬
事
萬
物
都
是
無
常
、
生
滅
不
已
的
過
程

存
在
。︽

方
廣
大
莊
嚴
經
︾
卷
12
︿
26
轉
法
輪
品
﹀
記
載
，

世
尊
告
訴
摩
羯
陀
國
頻
婆
娑
羅
王
說
：
﹁
色
是
無
常
苦
空

無
我
，
受
想
行
識
亦
是
無
常
苦
空
無
我
。
色
如
聚
沫
不
可

撮
摩
，
受
如
水
泡
不
得
久
立
，
行
如
芭
蕉
中
無
有
堅
，
想

如
所
夢
為
虛
妄
見
，
識
如
幻
化
從
顛
倒
起
，
三
界
不
實
一

切
無
常
。
﹂
身
心
五
蘊
都
是
緣
起
的
，
所
以
無
常
︵
變
化

性
︶
、
苦
︵
逼
迫
性
︶
、
空
︵
虛
妄
性
︶
、
無
我
︵
無
主

體
性
︶
。
色
身
如
一
堆
泡
沫
，
一
撮
摩
就
破
了
；
受
如
水

泡
，
不
能
長
久
存
在
；
想
如
作
夢
中
的
虛
妄
見
解
，
識
是

從
顛
倒
妄
想
生
出
的
幻
化
境
。
總
之
，
三
界
︵
從
無
明
、

造
業
而
引
來
的
三
種
生
存
界—

欲
界
、
色
界
、
無
色

界
︶
都
是
不
真
實
的
存
在
，
一
切
存
在
都
是
無
常
、
苦
、

空
、
無
我
的
。

微
積
分
讓
我
們
信
、
解
佛
法
，
無
我
見
讓
我
們
行
、

證
佛
法
。
︵
未
完
待
續
︶

26


