
涮不~?tl ■ 30 

練習研擬適合的學佛項目

釋心傳，關西．潮音禪寺

背景：

0.1.1. 逍一個時代，一般的人，或許趁著過新年，除舊佈新，也構想

著新年度的計畫。我們在學佛，也可藉著過年的時節因緣，就學佛一事，

回顧、調整、與重新出發。

0.1.2．世間的學業，可分成制式教育的共同學業，以及各自的學習。

同樣地，學佛，也可分成制式教育的佛門培訓，以及各自在學佛道路的落

實與鑽研。

0.2.1．學佛暨禪修：學佛帶入禪修。

0.2.2．禪修暨學佛：禪修帶上學佛。

0.3.1. 世間很多事情 例如，工業、建築、環境、場景、網頁、時

尚 都可涉及設計，甚至很專業的設計。

0.3.2. 學佛暨禪修也是如此。大家各自的情況、水準、冀望的標準都

不同，因此，例如，適合高階修行者的學佛暨禪修，不見得適合初學者。

0.3.3. 在根器、困境、水準皆具差異的情況，如何找出對應且合適

的修行法門，在七覺支 (sapta bodhy-angani) 的一套修行法中，即由擇法

(dharma-pra-vi-caya) 覺支 (bodhy-anga) 擔綱。 1 如此，或可多少避免一窩

蜂地趕流行、盲從、或強制承受所造成的弊病乃至禍害。

一、設計做為學佛暨禪修的一佩闢鍵概念

1.1.1．何謂設計 (design) ？一般而論，設計，是對於預期建立的物件或

事項，經由構想，進而展開計畫與決策的程序。

1.1.2．何謂學佛暨禪修設計？對於預期進行的學佛暨禪修，經由構想，

進而展開計畫與決策的程序。



31 ■ 鍊習研擬適合的學佛項目

1.2.1．何謂設計思考 (design thinking) ？大致以使用者的情境、問題丶

需求、資源出發，構想出具有技術可行性與使用價值的一套方案。

1.2.2．何謂學佛暨禪修設計思考？大致以學佛暨禪修者的情境、問題、

需求、資源出發，構想出具有學佛暨禪修在技術可行性與實踐價值的一套

方案。

二、從事學佛暨禪修設計的教學雙方當事者

2.1．籍由著手學佛暨禪修設計，可讓當事者 至少包括教導者、學

習者雙方 有機會且真誠地面對學佛暨禪修在實踐之要務，而非僅流於

空談或完全沒人負責的局面。

2.2. 學佛暨禪修教導者方面 (assessment of teaching) :涉及學佛暨禪修

的專業知能、實踐的方向與水平、教學熱忱、教學品質、教學效能、教學

問題之負責方式與補救辦法。

2.3. 學佛暨禪修學習者方面 (assessment of learning) :涉及學佛暨禪修

的學習動機、學習態度、學習方法、學習素養 (learning competencies) 、學

習目標、學習用途、學習所涉及問題的處理與解決。

三、學佛暨禪修設計脈絡中的法要抉擇

3.1．藉由著手學佛暨禪修設計，可讓當事者一至少包括教導者、學

習者雙方一有機會且真誠地面對學佛暨禪修之切要的實踐，而非徒具形

式，或僅流於空談。

3.2.1．猶如數學或物理學的教學，主要涉及的，就在於教學的項目、

材料或內容，會造成怎樣的數學或物理學的人才。同樣地，學佛暨禪修教

學，主要涉及的，就在於教學的項目、材料或內容，會造成怎樣的學佛暨

禪修的人才。

3.2.2．既然掛著學佛暨禪修教學之招牌，依據的文本，應該盡可能來

自佛教的經典、典籍、正法；操作的技術，應該避免混充品、仿冒品，並

且盡可能主要來自佛教正法傳統合適的且有成效的技術實務。



涮不~?tl ■ 32 

四、學佛暨禪修設計脈絡中的墨班抉擇

4.1.1. 學佛暨禪修，如同世間眾多的學科，大致皆可隨著教學導向的

差異(~differences) ，而各自發展出別具特色的教學形態與

成效。

4.1.2．隨著導向的設立，消極面，或可不至於空轉、停滯不前、繞圈子丶

隨波逐流；積極面，則具備努力的方向，從而適合研擬往目標方向前進或

接近的策略與技術。

4.1.3．不論從事學佛暨禪修教學的一方，或接受學佛暨禪修教學的一

方，皆有必要檢視、調整、評估、與抉擇涉及學佛暨禪修教學的墨回．°

4.2．略舉佛教在初階學佛暨禪修教學可留意的一些導向：

4.2.1．以緩鰩生活在現實社會的一些迫切的心理問題為導向的學佛暨

禪修設計。其設計重心，強調情境式學習 (contextualization) ，並且訴求可

快速、有效地改善當今相當普遍的抗壓問題。例如，近來頗為流行的正念

減壓風潮。

4.2.2. 以心態與身體的另類探索 (alternative exploration) 為訴求的學佛

暨禪修設計。其設計重心，在於引導參與者開闢生活經驗新的觸角，用於

探索人生，從而開發有別於現實制式的另類人生體驗。

4.2.3. 以佛教流傳史的後代的特定宗派或師長為依歸的學佛暨禪修設

計。較為聞名的，例如，以天台宗、禪宗、或南傳上座部的特定法脈或師

承為依歸的禪法。

4.2.4．以學習佛法必備的某本素養為訴求的學佛暨禪修設計，例如，

初階禪七營。

4.2.5. 以佛教經典為最主要的依據，經由佛教禪修可上路或入門的法

義講解與法目練習，尋求在佛教解脱湄或菩提湄適合沿著戒、定、薏的次

第，以逐步前進的學佛暨禪修設計。

4.3．然後，可以稍微靜下心來檢視或反思，我們正在或應該學習或練

習的，是怎樣的學佛與禪修。



33 ■ 鍊習研擬適合的學佛項目

五、自己的學佛暨禪修，自己來精進

5.0.1. 長大成人，這一趟人生要怎麼過、怎麼做，都盡量自己來，當

然也自己負責。同樣地，在學佛暨禪修的道路，隨著逐漸熟練，也可逐漸

增強在學佛暨禪修的認知、擇法、與踐履篤行。

5.0.2. 就此而論，可參考如下的三大支柱 丑~、臼涵；、圭~

據以檢視、調整，並且力求大致各分配人生三分之一的時間，予以落實與

推進。

5.1．學佛暨禪修的外延：

5.1.1. 若以在家的業餘形態在進行：外延部分，可包括家庭、親屬、

鄰里、社群、職場、動物、植物、環境等方面。

5.1.1.1．當外延部分出現負面的或持續負面的關係作用時，可試圖在身

業、語業、或意業，予以適度遠離，避免落入相互糾結的惡性循環，並且

以減輕彼此的傷害為處世原則。

5.1.1.2．當環境、人物、或機緣逕立的時候，可試圖提供在財物、勞動丶

情誼等方面，適當比例的、正向的關懷、協助、改善、或利益。

5.1.2. 若以出家的專業形態在進行：外延部分，主要在於僧眾人員丶

僧團文化與體制等方面，還可能多少包括共通於在家的外延項目。

5.1.2.1. 當外延部分出現負面的或持續負面的關係作用時，應避免

訴諸立即且直接的衝突，而可尋求正式的布薩 (upa-vasatha; upa-viisa; 

upo~adha), 2 乃至僧眾羯磨 (karman) 的程序，請求召集僧眾，以正規的方

式，經由表白 (jiiapti) 事情及其緣由，議決與處理 (karman) 僧眾的事務、

紛爭、或犯行。

5.1.2.2. 當周遭的僧眾人員、所在的僧團文化與體制大致皆上軌道時，

即應積極參與僧眾的養成教育，培養僧人的合群性格，充實僧人護持佛法

的學養，確實擔負所在的職事或事務。

5.2．學佛暨禪修的B涵：

5.2.1．若以在家的業餘形態在進行：三歸依、五戒、十善、聽經聞法。

5.2.2．若以出家的專業形態在進行：



涮不~?tl ■ 34 

5.2.2.1．共通於佛法所有的修行道路：積極學習三增上學，即增上戒學

(adhiszla－緝ik洹）、增上心學 (adhicitta－緝泣）丶增上慧學 (adhipraj疝－綝泣）。

5.2.2.2．佛教菩提道不共的修行項目：十種波羅蜜多，乃至如來十力、

四無所畏、十八佛不共法。 3 這當中，尤其積極學習般若經典的般若波羅蜜

多 (prajnaparamita) 。

5.3．學佛暨禪修的圭坐：抉擇的要項，包括此生適當的善終丶往生人

天善趣、往生諸佛淨士、持續在修行道業的落實與推追。

5.3.1. 若以在家的業餘形態在進行：思考清楚，繼之以腳踏實地的修

行。

5.3.2. 若以出家的專業形態在進行：思考清楚，繼之以腳踏實地的修

行。

5.4．尤其標示著出家的專業形態，應該體認，菩薩修行，一心鐲處閒

靜： 4 出家人在參與寺院共同功課與各自職事或事務之餘，在有自己可獨自

使用的時間的時候，應該落實與強化身為出家人在學佛暨禪修的B~ ，並

且積極推進學佛暨禪修的圭麥。

1. pra-vi-caya (m.), 檢視、識別、衡量、思擇 (< ✓ci, cinoti (5P), cinute (5A) 凝視、專注、檢視、韶知）。擇
法(dharma-pra-vi-caya)，主要對於法之染淨、善悪、正邪、高下進行思擇或簡擇。在從事修行時，對於
法之高下、適切與否進行思擇，也在擇法的範圍。

2．布薩，此一音譯詞，字面的意思為「近住」；在新月（初一）及滿月（十五）時，一般民眾，持齋，乃至受行
八戒(a#a~ga-sila包括不殺生、不偷盜、不淫慾、不妄語、不飲酒、不坐高廣大床、不著華鬘瓔珞、不
習歌舞伎樂）；佛教出家眾，則誦戒、説戒，尤其波羅提木叉(priitimo~a別解脱，收集諸戒法之條目而成
的戒本），讓出家眾以誦戒、懺悔，而和合且清淨。

3. 參閲：蔡耀明，〈般若經典〉，收錄於《華文哲學百科》， 2021年7月 (https://mephilosophy.ccu.edu. tw / 
entry. php?entry _ name=%E8%88%AC%E8%8B%A5%E7%B6%93%E5%85%B8). 

4. 例如，參閲：《大寶積經．發勝志樂會第二十五之二》，唐·菩提流志(Bodhiruci)譯， T.310, vol.111, 
pp.524a-525a (https://tripitaka.cbeta.org/zh-cn/Tl ln031 O_ 092). 




