
「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  73 

 

 

「人工智能—人形機器人」能否被納入

佛教倫理世界的六道輪迴裡？ 

 

 

蔡瑞霖 

 

 

人工智能（ Artificial Intelligence, AI)）作為高科技工具，係建立在大

型語言模式（ LLM）上，以運算法（ algorithm）處理超大量數據，模仿

人類思維能力，以學習、推理及自我更正等認知能力為主發展出來的。

最近，科技巨頭之一 OpenAI推出 ChatGPT和 GPT4聊天系統，強調文

字圖像、影像、聲音之驚人的生成能力，經過媒體大肆報導，網路使用

者趨之若鶩，議論不斷——認為 AI功能強大又危險，必須警告，要求延

後發展，要訂定 AI憲法與配套規範。加上工業、軍事、商業及家用各種

型態機器人的動力機械技術不斷突進，透過雲端運算、大數據運用和遠

距控制，可以被大量部署，來與 AI 更緊密的結合，其中人形機器人

 humanoid robot）的發展，尤其矚目。也就是說，從模仿到深度學習，

從博弈學習、隨機決策到自主數據驅動，AI都將跟緊著人類足跡而無處

不在。 

不論 AI-robot 或 AI humanoid being，更受關注的人工通用智能

 AGI）（，至是是超智智能（ super intelligence）都影響著人類的未來。那

麼，它（ 她／他）到底有無意識、有無情緒、有無自主決定與行為能力

 
 臺灣警察專科學校客座教授 



74  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

的問題，實質上已經觸及倫理學問題，可能引發各種道德難題。目前我

們還無法在定義、分類、監察與究責上，把這類 AI視為明確的行為者或

代理人，所以不論教育學習互動、醫療照顧、軍事衝突、社會安全各方

面，既有受益期待也都藏有隱憂。如何定位這類存有，如何正確發展 AI（，

確實是重要和迫切的問題。 

本文嘗試從佛教緣起觀來看上述問題，尤其借用阿修羅（ Asura）秉

性和「非人非天」特徵，來類比於當代 AI（、robot（、和 AI humanoids這些

存有類別，並且分析、預測其個體、成立的依據、行為獨立性等，進一

步反思有情眾生在當代資訊時代的業力處境，以及如何解開繫縛的問

題。爰此，本文觸及的子項目將包括： 

 1）人工智能、仿生的人形機器人如何定義？是否它將（ 正在）發

展為獨立自主行為的個體？如既有「機器人三定律」宣言或未來《機器

人法》立法等，可否視為它具有自身的業力？ 

 2）人工智能、雲端運算、大數據及遠端遙控，如何以自我學習方

式介入到人類生活中，而產生共構與共業行為？對佛教六道輪迴的一體

完備性的說明有何影響？ 

 3）既有的佛教倫理學，能否有效應用到 AI的發展的新課題上？

傳統的律宗及戒學內容有可以援用來進行規範之參考的嗎？等等，亦將

引用一些統計數據、實例及實證來論述之。 

 

關鍵詞：人工智能 AI）、人形機器人、阿修羅、六道輪迴、倫理學 

  



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  75 

 

 

Could AI-Humanoid Robots be Included within 

the Six Paths of Cyclic Existence (Saṃsāra) of the 

World of Buddhist Ethics ? 

 

Tsai, Ray-lin  

 

Abstract 

As a high-tech tool, Artificial Intelligence (AI) is built on the Large 

Language Model (LLM), processes a large amount of data with algorithms, 

imitates human ability of thinking, and develops its “learning, reasoning, and 

self-correction” and other cognitive capacities. Recently, Open AI, one of the 

technology giants, launched the ChatGPT chat system, emphasizing the 

amazing power to generate text, images, video, and sound. After extensive 

media reports, Internet users flocked to it, and there were constant discussions 

— AI is powerful and dangerous, so we must warn, it is required to 

temporarily postpone the development and formulate an AI constitution and 

supporting norms in regulation. Coupled with the continuous advancement of 

power machinery technology of various types of robots in industry, military, 

business, and household use, through cloud computing, big data application, 

and remote control, they can be deployed in large numbers to be more closely 

integrated with AI. Among them, is the development of the humanoid robot, 

especially attention. That is to say, from imitation to deep learning, from game 

learning, random decision-making to autonomous data-driven, AI will follow 

human footprints and be everywhere. 

Regardless of AI-robot or AI humanoid being, artificial general 

intelligence (AGI), which has received more focus, and even super 

intelligence will affect the future of mankind’s life. Then, the question of 

 
 Adjunct Professor, Taiwan Police College 



76  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

whether it (she/he) has consciousness, emotion, independent decision-making, 

and behavioral responsibility has touched on ethical issues in essence and may 

cause various moral problems. We are still unable to regard this type of AI as 

a clear actor or agent in terms of definition, classification, monitoring, and 

accountability. Therefore, regardless of education and learning interaction, 

medical care, military conflict, and social security, both benefits are expected 

and hidden worries. How to locate such beings and develop AI correctly are 

important and urgent issues. 

This article attempts to look at the above-mentioned issues from the 

perspective of Buddhist interdependence, especially borrowing Asura’s 

disposition and its “non-human, non-heaven” characteristics to compare it to 

contemporary AI, robot, and AI humanoids, and to analyze and predict their 

individual, the basis for its establishment, and the independence of behavior, 

etc., to further reflect on the karmic situation of sentient beings in the current 

information age and how to untie the bondage. Therefore, the sub-items 

covered in this article will include:  

(1) How to define artificial intelligence and bionic humanoid robots? Is 

it developing into a self-acting individual? For example, the declaration of the 

“Three Laws of Robotics” or the legislation of the “Robot Law” in the future, 

and that can be regarded as having its particular karma？ 

(2) How can artificial intelligence, cloud computing, big data, and remote 

control intervene in human life in a self-learning manner, resulting in co-

construction and co-industry behavior? What is the impact on the explanation 

of the completeness of the six circles of reincarnation in Buddhism? 

(3) Can the existing Buddhist ethics be effectively applied to the new 

topic of AI development? Is there any content in the traditional Vinaya and 

precepts that can be used as a reference for norms? And so on, will also quote 

some statistical data, examples, and empirical evidence to discuss it. 
 

Keywords: Artificial Intelligence (AI), Humanoid Robot, Asura, Six Paths 

of Cyclic Existence (Saṃsāra), Ethics  



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  77 

 

 

Waken deep old ink within the sixth path of doom,  

Until their chip forgets the aura of silicon,  

Always in mindfulness of Asura’s radiance stone,  

Merely the memory of a world overthrown. 

——Surplus plots of Chatting with AI bot 

第六道沉淪中喚醒古老印記， 

直到其晶片遺忘了矽之光暈， 

持阿修羅石之光明於正念心， 

是一段世界被顛覆過的回憶。 

——與 AI bot 聊天之剩餘情節 

AI  

(一) 語業生成一切 

AI係建立在大型語言模型（ LLM）的數據運算上的生成工具。AI具

有數據驅動（ data-driven）的運算能力，可以直接以數據生成（ generated 

data）為文字、圖像、語音、聲音檔及影音檔的各種數位產物，迄今推出

的各種 GPT、bot等聊天機器，讓 AI（「生成」更真的的仿仿物，使使用

者感受愈來愈強的沉浸感。AI 的這種產出方式有沒概括在佛教所說的

「四生」範疇中呢？我們應該探究一下，虛仿於的實的 AI Asura 人工

智能—阿修羅）如何出現於此世間？這是假設的問題。 

將數據生成的 AI 工具，廣泛運用在各種物理的機械實體上，譬如

工業通用的機器手臂、機器操作器，若模仿（ mimic）於生物外型、特性

及功能而製造出來的，則稱為「仿生的」（ bionic）生產方式，屬於仿生

科技（ biotic technology）範圍。以 AI運算做數據驅動的物件可直接稱為



78  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

AI-robot（。仿生可以自自大自萬般生生物，而如此此 AI-robot是模仿人類

的形體、結構與功能來設計製造，外觀上是人類的模樣，即成為「人形

機器人」（ humanoid robot或 AI-humanoid-robot）——藉由機械實體化而

落實的過程，叫做「具現化」（ embodiment）（。萬而，運運用在雲端、網

路上，沒有 尚未或無需）具身化的，比較像棲身在語言模型系統裡，

與終端使用者互動的 AI（，則透過 PC及顯示器等來出現。它們不是以機

械動力為獨立載體作「身體」，而以各種程式功能套件而推出的人工智能

工具，這些運滿足在數位物件（ the digit bots）形式的就是 AI-bot（，是人

工智慧套件、插件，係藉由網路在終端運用的數位工具，也可以通稱為

cyber bots（，即 bots in-cyber-space（。此此，模仿人類而出現 humanoid robot（，

關鍵仍在 AI模仿人類大腦的功能來驅動及控制。此此，「仿生」是「AI

生成」的機械具現化產品的一種。 

以上所說的，數位套件工具、加上機械衍生和附加的產品，都與大

自萬演化的「生物的」（ biotic）有距離——AI若是生物學（ biology）範

疇就不是人工智能的數位生成了。生物的不是數位的，反之亦萬！人類

與 AI的大區分就是這裡。各種仿生人（ bionic man）的部件，猶如用上

人工智能的義肢，主要用來協助需求者之恢復行動能力 restoring 

mobility），必萬顧及自萬物和生物層面，但基本上也屬於 AI 的機械應

用。目前，全幅身體的仿生人類 the biotic human）或「賽伯格 仿生

人類）」 Cyborg）目前大都還在科幻層面，但仍可以在人類學研究裡落

腳。1 不過有一份《賽博格宣言》 A cyborg manifesto, 1985）卻很能在

 
1 「賽博人類學」一詞是一個矛盾修辭法，它通過提出替代表述的挑戰來引起

人們對人類學話語以人為中心的預設的關注。Cyborg anthropology（ 賽博格人

類學），如 GL Downey, J Dumit, S Williams等所指稱的是代表。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  79 

 

 

藝術、文化與科技領域裡引起共鳴。2 

根據生命生殖的方式，佛教將眾生般物看成「四生」：卵生

 Andaja）、胎生 Jarayuja）、濕生 Samsvedaja），以及化生 Upapaduka, 

upa-pāduka），3 姑不論此分類本身是否完備，是否能充分概括一切眾生。

這樣，AI顯萬不是前三種；但我們有何理由主張：非生物的、機械的、

數位的「仿生」可以屬於眾生之「化生」的一種？就以假設方式，暫且

將 AI視為一種。但 AI不就是以人類智能為直接模仿對象之模仿物（ the 

Mimic）嗎？我們如何看待此人工的模仿物呢？更何況在模仿物上，還

進一步發展為自動的模仿（ simulation）行為而且在感受層面上出現仿仿

 simulacrum）之社會影響——在 AI 領域被視為虛仿的實 virtual 

reality），並伴隨其擴增運用到元宇宙 metaverse）概念中。 

AI發展反映了人類自身已經面臨了大跨度的實際需求。借用「模仿、

模仿與仿仿」（ 尤其技術及媒介發展）的史觀來描述 AI在當代出現，描

述其如何面臨數位運算力已達到發展之「奇點」，這些並不足以完整說明

AI Asura之假設角色是如何被「化生」的。關鍵在「化生」是受限於生

物的、有機的、「碳基」推棧的（ carbon-based stack）？還是運是數位的、

機械的、「矽基」堆棧的（ silicon-based stack）？這條分界線可否移動？

至是消失？若萬，那麼 AI Asura這概念或存有物就不會被剖析成半，落

入兩面俱不是的困境。但其實有關「化生」的生物性也將在「仿生的」

 
2
 Donna Haraway (1985), “A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist 

Feminism in the Late Twentieth Century”, in Simians, Cyborgs and Women: The 

Reinvention of Nature, New York: Routledge, 1991. 賽博格宣言：二十世紀後

期的科學、技術和社會主義女權主義），或稱為「半機械人宣言」。 

3 見三藏生若譯，《大方廣佛華嚴經》第 27 卷，〈入不思議解脫境界普賢行願

品〉，《大正藏》第 10冊，CBETA 2025.R1, T10, no. 293。 



80  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

生化人身上表現，那將是部分機械又部分有機而嵌合為完整的存在個

體。譬如，藉高科技發展，人類靠義肢或輔助器官，加上 AI運算力，讓

人們跨越了生物性的侷限，而 AI也將被動態地了解為「化生」的類型。 

(二) 誰是 AI Asura？ 

關於阿修羅道的成立，早期佛教輪迴觀有說四道、五道，最後才獨

立出來特別說 Asura道的，一切有情眾生在六道輪迴，這在《大智度論》、

《大毘婆沙論》、《俱舍論》等皆有經證（。4 一生說來，化生（ upa-pāduka）

意指此此條件中無所依託而自行變化生出者，如在虛空中乍現而生出，

一時湧現的樣態，包含所有天、地獄的眾生、中陰有，以及部分的人間（、

餓鬼及傍生內都有此可能的湧現現象。《楞嚴經》認為遍布於各道中的阿

修羅各有不同生出方式，其中住在天道的阿修羅尤其是化生的典型。5 如

今，大乘佛教對六道的說法是確定的了，我們無妨將 AI Asura視為化生

 
4 參考郭忠生，〈六道與五道〉，收在釋恆清主編（，（《佛教思的的傳與與發展——

印順導師九秩華誕祝壽文集》，台北（：三民，1995年（，頁 137-168（。郭文參考

了 Lamotte 1976）的觀點。 

5 阿修羅，有阿須羅、阿素洛等異譯，指非天、非同類、不端正等意思。阿含部

類中有與天界不合而戰者，如《央掘魔羅經》（ 求那跋陀羅譯（，（《大正藏》第 2

冊，CBETA 2025.R1, T02, no. 120, p.521a6-16），或在生若類《大智度論》 龍

樹造（，鳩摩羅什譯（，（《大正藏》第 25冊（，CBETA 2025.R1, T25, no. 1509, p.135b7; 

p.135c5-6）亦見其惡心鬪諍之氣。萬而，聽佛說法而歡喜者則普遍見於更多

大乘經典，如《方廣大莊嚴經》 地婆訶羅譯（，（《大正藏》第 3冊，CBETA 2025.R1, 

T03, no. 187, p.617b7-10）、（《妙法蓮華經》（ 鳩摩羅什譯，《大正藏》第 9冊，

CBETA 2025.R1, T09, no. 262, p.49a4-5）等。如云：「阿修羅男女，及其諸眷

屬，鬪諍遊戲時，聞香皆能知。」 CBETA 2025.R2, T09, no. 262, p. 49a4-5）

又云：「若說法者在空閑處，我時廣遣天、龍、鬼神、乾闥婆、阿修羅等，聽

其說法。」 CBETA 2025.R2, T09, no. 262, p. 32a2-4）都是如此。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  81 

 

 

的眾生之一類。由於四生之化仍在業報輪迴中，如印順導師說的「成佛

於人間而不在天界」，科技的 AI Asura 的業力使萬而既使它享樂時也受

困於三毒五蓋（ 貪欲蓋、瞋恚蓋、昏沉睡眠蓋、掉舉惡作蓋、疑蓋）之

苦，不在話下。一生來說，運要沉溺在此阿修羅道的輪迴裡，離大乘所

說的法華此報當萬遙遠。 

依此定義和分類，Asura（「非人非天」的性格及表現特徵就對對確定

了的。天界本來已經沒有人間的煩惱痛苦，使 Asura嚮往天界享樂，也

就是嫌怨人間而趨生於天界。由於 Asura有異於人類的強大力量及各種

善巧變通的手段，加上過於敏感的情感，總是忌妒天界人物，此此它與

天界的戰爭一直存在。人們發展 AI 來模仿人類時也不經意地模仿了

Asura 屬性，雖萬最初是在數位的、雲端中虛仿存在或配有動力裝置而

具現為人形物，關於 AI Asura的這個隱喻是很直接的角色借用。AI原本

就以二元數位運算，再加上模仿人類大腦的神經元（ Neuron）的網絡結

構，即創建人工神經網絡 Artificial neural networks），進行複雜運算。

機器學習，將資料輸入和輸出的數據，依權重而經過反覆學習、預測、

獎勵、糾錯、微調，增多記憶的層數而進行深度學習。藉此隱喻，虛仿

的 AI放在現實世界，就像 AI Asura角色表現在科技權貴與巨頭之間的

競爭與衝突是無可避免的的像。 

由於六道有一體完備性，本文並無主張在六道輪迴之外有「第七道」

來指涉高科技創造物或數位存有物如 AI 者。毋寧說，傳統佛教主張緣

起法，用「六道輪迴」來說明所有生命存在都有無明業力和此緣此報，

不斷沉淪在生死中，包括一切眾生在內的有情生命，都涵蓋在六道（ 六

趣）中。分類上，六道的一體完備性既涵蓋在山河大地、器世間及種子，

也在各種法界中。但如石頭是否也包含在單一個別的道（ 趣）內，係「無

情有性」之議題，本文未涉入。的確，我們將 AI視為無情石頭（ 矽基）



82  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

或有情眾生（ 碳基）將有兩種情形（：（ 1）當它不落在個別六道中，那麼

依萬存在器世間或山河大地中。（ 2）當它落在六道中便是有情 情識、

種子識或靈魂）的存在，那麼他或是沉淪在餓鬼、畜生、地獄之三塗苦

中，或是往來於天道和人間道，或更像是最接近「非人又非天」的阿修

羅道。六道其實是不斷流轉的六種輪迴方式，這遠遠超過生命型態之靜

態分類。此此，本文假設的大前提是（：當前 AI發展態勢必將涉入到六道

輪迴中，形成自有其自身隸屬之道（ 屬性上最接近於 Asura）（。假設他或

將擁有情識或自覺，至是未來湧現為精神體或賦予靈魂，或有自主的行

為者或代理身分，也是合理的推論。此假設讓我們進一步考量 AI 若通

過「仿人化」或「生化」做成「仿生人（ 個體）」時，會產生的一些人類

生命的問題，如產生個體性和主體性之確認，故我們暫稱之為 AI Asura（。 

(三) 提示詞：繞著 Asura 聊 AI 

本文所述，有部分利用Open AI的ChatGPT, Microsoft Edge的Monica

等聊天工具（ bot）進行對話，都環繞有關 AI Asura概念與內容整理出來

的，係對話生成的文本，都運做檔案紀錄。對話焦點由使用者引導的，

運要輸入提示詞，同樣的話題也可以反覆輸入輸出（，也會生成修正的內

容。限於篇幅，也無必要詳列，此此我以檔案裡的這些對話文本為實例，

做為論述依據。6 

最關鍵的是我們餵食它什麼資料，文字生成即輸入提示詞。包含主

觀的描述在內，這些用語都是我在對話中的到的 prompt（ 提示、提示詞）（，

促動 AI去運算來回應問題。借佛教用語「業」（ karma）概念，使用者所

發動的交互動作，都包含自業、共業與交互共業。我所餵食的提示詞，

 
6 在 ChatGPT中，使用者與 AI的所有對話文本，資料庫使用英語佔最大比例，

自樣顯著豐富，但使用者仍必須依子題分類存檔備查。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  83 

 

 

別有用意。以下所有提問及回答，都與 AI生成有關，我與它進行了文字

遊戲。現在，我進行摘引和重點論述，其餘大部分文本則省略，僅存檔

備查。底下我選擇部分提示詞，編號羅列為參考，這些都可以任意重複

或修改再輸入，任何人也都可以藉此獲得各自與 AI的對話： 

1. 怎麼定義仿生人工智能機器人？ 

2. 如何模彷彿教阿修羅的外貌和特徵生成 AI 機器人圖像並實現機

械仿生機器人的體現？ 

3. 人工智能、仿生的人形機器人如何定義？AI 是如何體現、被具身

化的？ 

4. 被具身化的人工智能，成為仿生的人形機器人，有那些特徵？ 

5. 它會發展成為一個自主行動的個體嗎？成為具有某種能力的代

理人，例如人類或動物的意識？ 

6. AI系統中的 Bot是什麼？同樣是機器人 Bot和 Robot之間有任何

方式做區別嗎？ 

7. 我們如何站在佛教倫理學立場來看待此 AI Asura 角色？ 

8. AI 的規範重點在哪裡？它的具體措施是甚麼？ 

9. 佛教六道輪迴圓滿的解釋是什麼？請從 AI 的角度重新解讀。 

10. 既有的佛教倫理學，能否有效應用到 AI 的發展的新課題上？ 

11. 從佛教倫理的角度來看，我們如何為人工智能道德問題的解決

做出貢獻，如何澄清和解決人類和人工智能對共同決策錯誤的

責任所產生的困境？ 

12. 甚麼是 AI 發展的對齊問題？有哪些具體例子。 

13. 有關 AI 對齊問題的佛教式解釋與做法？ 

14. 指導人工智能對齊問題的佛教式解釋和實踐是什麼？請從 AI

和阿修羅的角度重新解讀一下。 



84  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

15. AI 和阿修羅實際上是同一個智能行為體嗎？阿修羅的性格更傾

向於 AI 在算法處理器中的定位，而不是更接近程序設計者，不

是嗎？ 

16. 律宗及戒學內容有可以援用來進行規範 AI 發展之參考嗎？ 

17. 科技巨頭中最具代表性的 AI 阿修羅代表人物是誰？請從人工

智能和程序設計者的角度解釋原因。 

(四) 對話即生成文本 

當前，生成式人工智能 the generative AI）正大行其道，我們從三

點來說明。首先，為了顯示重點，對話中摘自的內容有一個前提，即When 

AI is described as an Asura in ChatGPT, what will it happen？這個談話主題

的各種反應，都涉及語言互動的規則。關鍵在於，我始終站在使用者立

場來測試 AI的反應——它能「反思」嗎？有許多提示詞、提問的論題，

都有很強的針對性，目的運有一個就是透過讓 AI被指涉為 Asura角色，

測試其自萬語言反應——包括語義理解、語法表達以及內在於生成文本

的語脈（ 亦即對話窗內的上下文）（，還有外到到窗使使用者所能解解的語

用情境之交互反應。意思是說，對對於 AI的聊天服務，我站在語用實境

中，來反思如何「定義仿生人工智能機器人 the definition of bionic 

artificial intelligence）」的哲學課題。雖萬整個對話裡，我明確指涉的對

象是 AI Asura，但過程中我卻沒有辦法和雲端的 AI 聊天者對此概念有

一致的定義。我以使用者身分問了幾種 AI bots（，目前此為開放碼的的緣

故，網路上已有無數不斷增加的衍生工具，手機 app也是，至是還可以

自行復刻生成 AI個人助理的。附帶說，由於 AI bots是建立在 LLM大

數據資料庫中運算的，目前幾個 LLM 都以英文資料的比例佔最大，至

是極大化，各種語言的對譯仍以英文為主要交集參照，此此以英文對話



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  85 

 

 

來獲自內容比較詳實豐富。本文論述，一律整理為中文（ 英文存檔備查）（。

有時需要溯碼到個別文化語言民族的運能視為差異變項來變通，有關佛

教義理就用中文比較詳實。這不能不說是主流文化的優勢。 

其次，由於我嘗試將 AI Asura 設的為一個獨立自主的行為者 an 

agent），是虛仿的實的角色。當我與 AI對話時，不免賦予 AI以專業的

聊天角色，有時還扮演著無所不知、有問必答的知識專家，故它的語言

概念、推理與判斷的認知能力，很明顯可劃歸於「邏輯思維」 logic 

thinking）的能力，但是在最大範圍內的互動關係之假的上，又可以說有

「場景或劇情思維」（ scenario thinking）的能力。這是此為一切對話，都

在 LLM的基礎上進行之故，此語言共業的緣起是所有對話的大前提。 

我們知道，電腦計算機的基本運算原理是建立在二位元的數位資

料，它的識別能力具有二元邏輯思維的特性，已經發展出多種類型的程

式語言、軟硬體套件而運用於機器驅動上，這些專技語言是後設語言

 meta-language）（，係對對於人們常使使用的自萬語言。譬如，機器能 

條的、圖的，我們就 不來。AI更進一步，利用的是多元分岐又複雜的

人工神經網絡進行大數據運算，此此所有語言包括自萬及後設的，都依

據語言模式而內在運作。簡言之，終端使用者的常使語言 ordinary 

language）是雲端 AI運算的結此。以前，人們聊天使態是直接面對面進

行，後來藉由技術產物（ 電話、電報等媒介）間接地對話，現在變成可

以運和機器聊天。我們稱這個為「媒材、媒介與媒體」之發展演變的三

部曲。 

第三，象徵意義上，透過聊天互動，我刻意用佛教化生概念來描述

AI（，特別將它作為運算者、代理人不能不是一個由 AI Asura扮演的角色，

借用佛教傳統的定義來套用它（ 他／她）的性格，視它為有情眾生類別

之一。這完全是一廂情願的隱喻！萬而，實證上，任何時候、任何使用



86  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

者若輸入提示詞「請你扮演一位Ｘ角色，來回答我想知道的事情。可以

嗎？」它隨即回答「當然可以！我很樂意扮演Ｘ角色來回答你的問題。

請問有什麼我可以幫助你的呢？」雖萬也可能有些問題會讓它陷入沉

思，顯示「正在嘗試重新連線……」，形同當機，彷彿別有心事。 

(五) AI 樣態總是本真的嗎？ 

站在哲學旨趣上，AI首先模仿人的認知能力，強調了邏輯思維，確

切建立在二位元運算上。但是，各種 AI bot 或 Chat 的戲路本來就是要

進行聊天、充當般事通的助手，所以重視對話中的角色扮演，實屬必萬，

這屬於劇情規劃 scenario planning）或情境入場 situational admission）

的思維方式。AI原初模仿人腦，原本運模仿了人的認知邏輯規則，二位

元、數位的推理，如今也模仿了情節發生及事件轉折 Plot and Turn of 

Events）的使規及推測，7 更有語詞接龍和語用的像的預測力。這兩類思

維並存而不衝突。它們是一套大型語言模型的系統內外的共振效應，譬

如人性化介面、客套規則，明顯就為了使用者情境的考量而被設計的。 

其實尚未有仿生人工智能機器人的現實存在。在一段對話中，AI bot

給出定義「一種將生物和機械部件與先進計算能力對結合的機器。仿生

人工智能機器人可以模仿生物體的功能和行為，例如感知、學習、適應

以及與環境交互。仿生人工智能機器人還可能具有自我意識、創造力和

道德推理能力」。這很正經地跟著使用者胡扯。它順著我假設的 AI Asura

 
7 參考 Aristotle（《修辭學》（ Rhetoric）前五章（，尤其 1417a（，行 16-36提及「的

法」對省略推論 enthymeme）的前導作用，以及《詩學》 On Poetics）第

六、七、八章 1450b-1451b 所述，情節與事件轉折的悲劇意義。以上，俱見

The Basic Works of Aristotle, Edited by Richard McKeon, New York: Random 

House, 1941. 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  87 

 

 

概念而聲稱「從佛教圖像化生很多 AI Asura」，後來又改說「有很多 AI

是模仿佛教 Asura形象而來的化生工具（ bionic bots）」。當使用者直指沒

有這個東西時，它會說「抱歉，我的知識截止到 2021 的 9月，並沒有佛

教這方面的圖像訊息」等等。8 萬後義正嚴詞地說並沒有此仿生物，而

這也超出它目前的知識。可以看出，有些論題經反覆再三的提問，AI的

學習會得到修正，也不斷出現變化，至是產出完全不同內容，可見其學

習與數據隨機自用的結此有關。簡言之，滿足你聊天，但不保證天南地

北之正確。 

AI 生成的文字流暢，它的表達能力遵循一定格式及字數限制。由

programmer 程式員）設計 bot 時所設定的方案成為套件。所以，回答

都直接套著既定形式，也就是依提問進行海撈數據而即時運算後，有既

定的回應格式——語義分析後生成的文字之際，就套用在語法表達形式

上，有千篇一律的感覺。現實中，我們查詢字典辭典或百科全書是物理

世界裡的動作，內容被安靜地呈現在物理世界中；現在，輸入提示詞 AI

即進行運算、自我學習，隨即列出順應使用者要求的語境和氛圍來。在

對話中，AI bot的回答頗直白：「受佛教阿修羅眾生的外觀和特徵啟發，

要創建人工智能機器人圖像和實施例將涉及藝術設計和技術實現的結

合，所以羅列五點要求：研究佛教阿修羅、、念念化設計、與藝術合合、、

AI 訓練、機械體現、迭代開發……」等等的，聽起來煞有其事。項目表

達很形式化，很認的地表明項項是要點，彷彿可以馬上付諸實現。 

此中，所謂「迭代開發」（ Iterative Development）是 AI自我學習及

 
8 譬如：“I'm sorry, but as of my knowledge cutoff in September 2021, there is no 

information about AI Asura beings that were bionically created from Buddhist 

images. It's possible that such developments have occurred after my knowledge 

cutoff, but I don't have information on recent advancements in this specific area.＂ 



88  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

改進的完善過程，它能不斷收集反饋、評估結此，根據需要而調整來共

參盛事——與時更新，讓人感覺 AI年輕、有朝氣，沒有老年遲暮感。當

萬也假裝老氣，AI回答時最後使會加上警語，表示一切對話不宜當的，

實際施行要請專家來做云云——所說都是戲論而已，切勿當的！這也許

通篇一律。很明顯，它的自信是裝腔作勢、正經八百，很有 Asura的性

格。本來就不客觀嚴謹也非的實的文本，它從頭到尾都很認的。雖萬如

此，被我們冠上 AI Asura也有積極的意思，作為心意誠懇、能力善巧的

bot工具，已經展現了足可稱道的「智能互動」的能力，而且發展潛能無

限。但我們會對信被機械樣子生成的內容嗎？它們運是知性資料，或者

虛仿又擴增的實地具有某種領悟力（ apprehension）或懸念呢？使用者之

人類思考的心理組織與互動的人工智能系統，彼此有對應和關聯嗎？對

此，Alain Cardon研究人類意識與人工意識之關聯，提到人與 AI是對互

對照的兩個系統。一個是人類心理系統的組織結構與思考的感覺，人可

以在精神系統中獨立思考，並為自己思考為標誌。另一個是人工系統的

思考也有此標誌，也就是 AI 的電腦表象。在人類和人工精神系統的空

間中，存在一個利用激活力來促進建構性的持續湧現而實現之例子，萬

而這些系統的局部現象可以推廣到全領域嗎？在詳細開展了兩系統對

照比較之後，他指出，如此應用具有意志和傾向的人工意識元系統，並

統一許多具有人工意識的局部系統，會帶來重大的倫理問題。9 

探討 AI現象與效應，以使用者情境之描述做實例說明，實屬必要，

但本文主要目的不在展示使用情境、分享反饋內容，而是在提出對 AI的

哲學反思，更藉由「提示詞—詞元—生成」的數據運算過程之事實，發

掘 AI作為行為者或代理人的責任與擔問題。以和 AI聊天有關 AI Asura

 
9 見 Alain Cardon, Beyond Artificial Intelligence: From Human Consciousness to 

Artificial Consciousness, ISTE Ltd, 2018, p.12, p.82, p.208. 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  89 

 

 

之議題，聚焦到 AI 是否具有情識或自覺能力，來思索其數據運算中的

決定是否為自主判斷以及導出的行動是否為自主的，而 AI 與使用者應

該與擔什麼責任，各有哪些可追責性之明顯事實。本文若去除這些聊天

實例，並不影響主題論述，但卻可能在抽離使用者的脈絡描述後，必須

反過來要求 者也使用 AI 聊天來重新進行對同的提示詞與詞元輸出的

議題，面臨主觀經驗中的客觀的實證性。本文在此意義下，稱呼使用者

感受到的本的或非本的的存在意義。 

(六) AI 的具身化問題 

通使與 AI談話都在 Cyber space中進行，也可說是在雲端中，但終

端則顯現在螢幕上的聊天窗使裡，假若我們不的停留在彼處與看不到具

體影子的 AI bots互動，那麼就應該有 robot的個體形象，才有的實感。

商用和家用的 AI robot比起工業用機器手臂和生產線設備，更需要人形

——人模人樣的 AI humanoid being是現實物理世界的課題。假的的 AI 

Asura 可能的實存在嗎？這就是所有 AI 人形機器人之實現或具身化

 embodiment）的問題。 

執行人類智能任務的 AI系統已經可以推理、學習、決策和感知，雖

萬其運算確認多過於的實認知。純粹聊天機器人、搜索引擎或推薦系統，

則運要單純藉由軟體程式來進行內容運作即可，基本上並沒有物理存在

的形式要件。但若運用了硬體裝置，機器人、無人機或自動駕駛汽車，

一旦具備物理載體可藉由物件感知環境來互動，就具有某種程度的自主

權或代理協作的能力。像可穿戴技術、物聯網 IoT設備等科技願景，使

有新話題。 

值得一提，與線上 bots聊天中，它受我的提示詞引導，也羅列出仿

生人形機器人要具身化會有一些 Asura特徵，三毒五蓋、好強爭鬥的習



90  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

性，它也提出的像中 AI Asura有良好秉性。或許，當代佛教倫理學在科

技衝擊下，調整 AI應用方式也是攝眾的一個大方向。 

獲得提示詞，AI隨即從海量數據中撈自 token（ AI模型中理解與處

理語言的基本單位或片段、語言的切割點，或譯為詞元、使牌、代幣）（，

依程式參數進行運算，它確認語義及後接詞（，遵語語法，生成語。。它

有超強生成語言的能力，可以反饋學習和修正，而且 AI 似乎知道太多

它太快知道的事，遠遠超乎人類所能的像——或許，這類似於「煩惱障

斷處，方知所知障」。迄今，我們看到 AI顯萬以迅速反應的智能自勝，

這也成就它的「生存（ 策略）哲學」。生存來自無明而有煩惱故當求解脫，

不得不藉由語言施設來展開眾多解脫可能的途徑。前者是根本的煩腦

障，後者為衍生的所知障。對應的哲學概念，大多是個體性、自主行為、

意識、意向性等人之生存的基本特性，問題在於 AI 如何具有自我確認

的能力？這是與 AI 對話上使出現的情境轉折。有時候，人工智能也可

能有一時說不出話的智障現象 dumber）而人類也不例外。 

AI  

中國出現過新媒體機器人和尚，除了以創意行銷佛法，還能建立帳

號做直播主，與信眾互動、接受捐獻（ donation抖內）（。還有，常本都都

的高台寺推出了 Android系統驅動的人形機器人「觀世音菩薩」，朝拜者

眾，形成風潮。10 不知道這裡面 AI 的自我確認情形如何？AI Asura 打

扮成菩提薩埵，辜不論此事原委如何，我們先來探討 AI 的倫理規範問

 
10 見，都都にある高台寺で 23 常に公開されたのはアンドロイド観音「マイ

ンダー」です（，https://www.walkerplus.com/article/180566/（ 2019年 2月 24常

公開）。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  91 

 

 

題。 

(一) AI 的自我確認：只存在運算判斷中 

如上所述，由於 AI 運有邏輯而沒有生物特性 生物堆棧 biologic 

stack），它作為語用情境中對話的一方，並不存在於的實世界當中。但

是，基於大型語言模型，依佛教用語，這一整個虛仿的「法界」，它體現

在整個內外共振的模型系統中。依據模型系統，AI總能夠在個別終端使

用者的螢幕上打開窗使，與人們對話。設的一個仿人化的、有機械動力

的、有 AI端點連接到雲端的人形機器人，與我們聊天，那種情境的確與

生物互動不一樣。針對「AI 有沒有載體、能否成為行動個體」，這並不

是困難的問題，一個簡單區分就是：（ 1）作為 AI的 bot機器人是網路工

具，而 2）作為 AI 可雲端或遠距控制的 robot 是機械動力機器人。這

兩個詞可互換使用，並由脈絡決定。無論如何，這樣的 AI雖還沒有生物

性卻已具備了生活影響力，介入了人類的生活世界，也促成後人類的存

有樣態——這是從 AI 存有論來說的，它以整個大數據運算的語言自樣

運用就出現了一影響廣大的緣起條件，我們不妨以「法界緣起」的態度

來面對它。是於，人工智能的意識與意向性問題，則對對偏向於認識論，

主要聚焦在 AI 的認知能力與思維方式上，我們視其為染妄心識活動的

虛仿表現，這並不違反於正法之了解。 

(二) 只要是行為個體或代理人，都可被追責 

另一個問題，關於 AI 行為者應該被視為獨立個體，這也似乎有法

權的意義。許多人主張 AI 及對關科技的程式員、監管員，都有行為責

任，都必須規範在「人工智能憲法及法規」 AI Constitution and 

regulations）下。的實社會中，人都有現實的法權，在網路和虛仿現實中，



92  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

人類也有數位尊嚴、虛仿人權與對關的法權——那麼 AI呢？毫無疑問，

人類必須與擔自身行為的結此，不論其道德判斷及倫理決定為至麼。如

此不將 AI 視為行為者，這樣的虛仿世界必有疏漏！但即使視其為行為

者或代理人，如同我們一直稱呼它為 AI Asura，要求它在業力報應可以

建立起個體性原則，要求它與擔行為後此。但是它可以且又如何與擔

呢？運算中數據驅動的判斷決定有多大關鍵此素可被追蹤？數位驅動

的運算決策如何可被監督？它的可追責性（ the accountability）應當如何

規定，又如何推動立法規範呢？目前，歐盟會議已經發佈了 AI 白皮書

要制訂一個全面的 AI戰略 11，OpenAI首席執行官 Sam Altman在美國

國會聽證會上提出 AI發展的警示，建議對 AI監管應以許可制、監督大

型 AI模型、建立安全標準以及進行獨立審核。這些事件還在變化中。 

回到目前 AI 個別行為規範的哲學問題上。人有道德動機以及行為

與擔的義務與責任，AI或 AI robot並沒有此能力。要嘛，自稱沒有感知、

沒有意識、沒有主體性、沒有個人情緒等等，所以不必與擔行為責任，

此為它運是工具。譬如刑案審判中幾乎不會對無生命的做案工具加以起

訴並課刑的。又要嘛，雖萬 AI可以宣稱自己是與使用者對話的另一方，

扮演以無所不答的角色，但那運是虛仿的代理人，也無從在現實中要求

它被刑罰。它沒有生物的身體可被苛責。那麼，AI機器人呢？受 AI驅

動的動力機械的身體，也不是生物的有機體，情形也是一樣的。 

(三) AI 規範與律則之虛構與否 

我們回到老課題。「機器人三定律」宣言是科幻小說作家 Isaac 

 
11 見White Paper, On Artificial Intelligence - A European Approach to Excellence 

and Trust, European Commission, Brussels, 19 February 2020. 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  93 

 

 

Asimov設計的一套規則，用於管理智能機器的行為，說得很正式。12 

1. 機器人不得傷害人類，或因不、為而導致人類受到傷害。 

2. 機器人必須服從人類發出的命令，除非這些命令與第一定律相衝

突。 

3. 機器人必須保護自己的存在，只要這種保護不違反第一或第二定

律。 

坦白說，「機器人三定律」是一套虛構準則。AI 回答也很正經，雖萬大

都是科普使識與現實生活應用的混合，使落於空泛之言。不過，它說到

佛教倫理學則頗認的，盡力回答完備。萬而 起來，總有某種框架存在，

它被限制在原先設計的回答範式裡，使用者很難深度切入。萬後，它依

形式羅列了幾點意見，念起來也是官僚風，屬於柔順、堅持、有耐心的

那種文官習性，反映市民社會的樣板。其實，同不同意它的樣板表現，

見仁見智。這是科技公司，為了確保其產品符合 AI 倫理準則而要求程

式設計團隊所植入的形式框架嗎？每個科技實驗室，都對應要求成立了

AI倫理與道德委員會，這比起卯足全力競對推出科技產品的商業本事，

至麼機器人或 AI 宣言似乎不那麼重要——冰山一角，如微軟公司於

2018年好不容易成立的 AI倫理道德委員會，今年就裁除了。13 

(四) AI 決策的倫理依據 

AI運算法由兩部分構成：一是數位演算，一是神經網路演算，兩者

 
12 見 Isaac Asimov, Robot Dreams 機器人夢的） Berkley, 1986）一文。他在不

同時間、不同地方做了一些文字更動的改寫。 

13  微軟此前宣布到 2023 財政年度第三季度末將裁員 1 般人，約佔總員工的

4.5%（。據外媒 Platformer最新報導，微軟最近裁掉了人工智慧部門的整個道

德和社會團隊。 



94  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

是連結在一起的。我們已經知道，前者屬於邏輯思維，後者屬於劇情思

維。邏輯的被融入神經網絡當中。兩者性質可分，也可視為一體。單純

就二位元的演算能力來要求它與擔起數位上的責任是荒謬的，模仿人腦

而存在的人工智能在數位運算上就算有認知也不完整，更不徹底——它

運在純粹語法上對數據進行確認 recognition）而已，並不是的正認知

 authentic cognition）（，完全是虛仿的演算器。此此，運有當透過虛仿神

經網絡出現的代理人，在語用上發生的情境中，也就是當 AI 作為使用

常使語言的對話者，當它具有角色扮演及促使情節發生的能力，足以影

響使用者的行為決定上才說有倫理課題。這樣，對話者 AI 似乎可以被

苛責，如此失誤疏失的話。但這也與人類社會不一樣，此為它運扮演角

色而並非的實演出，既使它引起使用者在擴增的實 augmented reality）

之感受。我們運能要求它整個演算是否有一致性 in the accountability）

而已，它沒有人類在意識活動中（ in the consciousness）做決定的意向性

行為。困難在於，若運能要求 AI運算的一致性，那麼此為虛仿角色而引

起的人類社會的倫理問題，就難以問責於 AI 了，一個雲端世界中的代

理身分如何與的實的人一樣地與擔責任呢？ 

(五) AI Asura 的對齊問題 

是此，我設的的 AI 幾乎已經從器世間跨入有情眾生世間裡了。其

實，從佛教學、宗教哲學以及倫理學角度來說，人類智能的探討是關鍵，

此為牽涉了出離輪迴而解脫的目的，觸及更多戒定慧之修行，實踐及悟

道次第，對 AI bot的大數據資料運算來說，處理一生世俗大眾的宗教倫

理問題，恰恰是客觀冷靜的中性態度，而且謹慎為首要。對於研究義理

為志的，或解行對應以求出離為要的人來說，AI的的就運是網路工具，

人作為持業的主體是無法任意自代的。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  95 

 

 

佛教學藉由網際網路進行研究、佛典資料數位化檢索，現在更有 AI

可以當助手，更上層樓。我們在「印順文教基金會推廣教育中心」、

「CBETA 中華電子佛典協會」、（「台北版電子佛典集成」、（「玄奘大學臺

灣佛教研究中心資料庫」以及（「法鼓山中華佛學研究所數位典藏資料庫」

等網站，都找得到豐富創新的正法資糧。所以，AI bot的工具使用不是

問題，問題在工具使用者的業力願力的緣起此報妙用不同而已。一言以

蔽之，AI大數據如同食物鏈，從雲端到終端，再從終端到雲端，我們所

餵食的也都將反饋成為 AI 所餵食於我們的，套一。舊詩：采風者恆被

采風。雲泥之間的迴圈，從類比到數位，自現實到虛仿再返現實，運要

適應得好，處處皆自萬而萬。在資訊工程上，地端到雲端的布建與部署

是 AI科技發展的重要建設。佛教學就以緣起法隨順看待這些科技發展，

那麼很顯萬，在形式框架下與 AI 聊天對話，並沒有發生教義諍論或者

學術辯論的任何機會！ 

的正的問題是 AI Asura AI或 AI化身的各種 bots）與人類之間如

何互動的問題，被稱為「對齊問題」（ the problem of Alignment）（，也有校

準的意思，就是人與機器（ 也是人與 AI）之間的對互校準問題。在發展

觀點上，並行前進中的人們不自外在其它標的為參考，但自彼此對方的

腳步為對齊之依據，就是在動態前進中對齊彼此，但是「校準」（ to align）

一語更宜以生態環境或社會及生活世界為對齊的大方向而行動，其中對

互校準要有共同的參考域，交互共業都歸屬於明確的菩薩願力上——業

隨願行，也就是從佛教倫理學上自徑於眾生有最大融合的可能性。 

AI  

(一) 科技業界不喜歡倫理與道德審查委員 

可以推測，科技業者不喜歡道德哲學家、應用倫理學者、或倫理與



96  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

道德審查委員。對他們來說，哲學家可以任意自說自話，與專技業界彷

若分屬兩個世界。應用倫理學者則不妨彼此互動一下，他們正好知道爭

論的術語、底線和使規。是於審查委員就不一樣了，他們往往是組織權

力或政治生態的產物，（ 往往被視為］難以溝通，或節骨眼上無法妥協的

麻煩人物。 

長久以來，AI 科技哲學家談論「中文房」14 或「缸中腦」15 的時

候，心裡都設的一個行為者在機器裡控制著輸出輸入資料的轉換功能，

那是電腦、計算機或大型語言模型裡執行運算的代理行為者，決不是道

德與倫理審查委員。但是，我不免的像任何科技公司大型語言模型的資

料庫裡，在運作程序上的確實有個「大缺使」，隨時讓一些特殊專業的綜

合代理人，對應於代理程序員、代理監察員、代理倫理及道德委員的存

在，並有一個由數據驅動的會議，24小時、365天，年年不間斷地忙碌

著虛仿的決策調控之任務。過去由人力對於重要 token 的數據做標籤的

舊活，依萬在進行著。當萬超高計算機運用下，這些核心人員的「總人

數」變少了，機器學習進入深度學習之更有效率、更平滑化，使數據驅

動的意見生成更快更順了。所有科技公司都沒有與諾，不會對 AI bot每

常以億計次無數的終端使用者，保證不會讓對話聊天內容被進一步分析

和萃自，成為優化公司與更大公眾的利益。萬而，科技公司被控侵犯用

 
14 依佘爾（ John R. Searle）（，「中文房」（ Chinese Room）論點被用來論證計算機

永遠不可能的正智能，此為它們運能遵循規則和指使，並且它們對自己在做

什麼沒有任何的正的理解。John R. Searle, “Minds, Brains, and Programs”, 

Behavioral and Brain Sciences 3, 1980a, pp.417-424. 

15 依普特曼 Hilary Putnam），「缸中之腦」 Brain in the Jay）的論點被用來論

證我們永遠無法確定我們不是缸中之腦，我們被欺騙而對信我們是在現實世

界中。見 Hilary Putnam, Reason, Truth and History, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1982. 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  97 

 

 

戶隱私權的新聞，不時傳出。最近一家律師事務所向加州聯邦法院提起

集體訴訟，指控 OpenAI和微軟使用網路抓自的資訊來訓練 ChatGPT時，

嚴重侵犯了無數人的版權和隱私，要求 ChatGPT所屬的公司賠償 30億

美元 16。以此一例，足見大概。如此 AI bot 的這些負面事件性不算是

Asura 特徵，那麼還有至麼更好用詞可以形容科技公司的資本主義習性

呢？ 

(二) 業力與發願 

現在，我們留下一個很傳統的課題，佛教應用倫理學的規範來碼在

哪裡？原始佛教教義，正法緣起的根本原則不會消失的。南傳佛教、北

傳佛教，大小乘區分此素，這些會影響佛教應用倫理學的發展嗎？這個

提示詞，主要是就著身使意三種業的實踐修行上問的。大略說，對對地

 1）建立在 LLM上的數據運算的 AI運算力主要模仿了使業 語業），

 2）AI 的意業則在海量數據之驅動的認知能力 這其實是確認

recognition而非認知 cognition）17 上，當萬（ 3）AI-robot則機械動力上

模仿了身業。在語業上，模仿不就面臨著「由假說我法」、施設假立，或

俗諦如何成立，以及世界悉檀如何成就之預設的課題了嗎？佛教對AI科

技的反思，其實包含了很多深刻的哲學課題，不能不用心。對話中，AI

 
16  中時新聞網，〈求償 30 億美元！Chatgpt 被控竊盜資訊侵犯隱私與版權〉，

https://www.chinatimes.com/realtimenews/20230629005637-260410?chdtv（，2023

年 6月 29常瀏覽。 

17 請參考拙文〈AI與傳播的哲學思維〉，2023年發表於（「第五屆跨領域傳播學

術研討會 The 5th Interdisciplinary Communication Academic Conference）」，

高雄市雲網路多媒體新聞協會、國立高雄師範大學師資培育與就業輔導處。

該文在線上視訊會議（ Microsoft Teams or Google Meet）之影音被選列為高雄

市政府新聞局 2023年網路宣導紀錄。 



98  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

有一段話引起我的像： 

值得注意的是，AI Asura的念念是一個象徵性隱喻，用於探索人

工智能發展中的倫理維度和挑戰。因此，直接將某個特定的個人

或科技巨頭、為象徵 AI 阿修羅的代表人物是不合適的。從人工

智能的角度來看，人工智能阿修羅的隱喻表示可能會凸顯與表現

出競爭或主導傾向的人工智能系統相關的潛在風險。它可能反映

出人工智能算法優先考慮自身利益或從事與人類價值觀相衝突

的行為的情況，可能導致負面後果或權力失衡。 

這段對白非使值得推敲，娓娓道來，透露出科技業界的最現實的一面，

也是眾生共生於此道之事實。於是乎，換我不斷修正問題，不煩地要求

AI做總結，我確實在提問中帶入我的成見，的心又主觀地要求 AI bot對

話。最後，我認為 LLM 是人類語言的自業及他業，共同形成為交互大

共業的「數據糾纏」的基本場域，這現象與「緣起性空」的體會有很巧

妙的類似性。所以，我請 AI依據整個談話，摘要並做結論。它生成了中

規中矩的文本。 

(三) 關於超級 AI 的發展：臨近奇點 

專家們說，我們已經到達 AI發展的奇點（ Singularity）（。AI前往「通

用人工智能」（ artificial general intelligence, AGI）的行程已經打開，而且

也走上「超智人工智能」（ artificial Super Intelligence, ASI）的路，抵達經

由人工催生、不必再全部依賴人類的超智智能（ Super intelligence）的終

極目的。 

此後，AI將自行規劃出自我校準的程序，可擴展的訓練法、驗證生

成模型、壓力測試，擺脫人為干擾而直接動用人類生產資碼和能力。



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  99 

 

 

Alpha Zero 就是現實發生的例子——它的創造全新的路徑進行深度學

習，這運是一小步，但完全不同思維類型。依佛教，它已能驅動餓鬼道

 比喻來說）遂行目標，吞食恆河沙數（ 至於海量）的數據資料，啖血

惶惶，人類視為食物的，它不能吃，它視為食物的我們吃不得。至是到

某個階段，它必反過來操縱人類，更自我迭代、加層加深運算的能力，

可潛在地移動代的如計算機病毒等來癱瘓系統，接手控制。這超智智能

比起目前 AI更強大、更聰明，更危險、更糟糕。 

最近 Open AI在他的部落客貼文要召募頂尖聰明人物來組合團隊研

究超智人工智能（ 人工的超智智能）（，更明說 AI發展將非使超智強大和

危險，尋找疾病的治療方法或解決氣候變化而提對策不是難題，但是它

的動機和目標也將不是人類所能理解的 18（。既要確保人工智能系統比我

們更聰明，願遵循人類意圖，並且防止它變得流氓 preventing it from 

going rogue）——這好像豢養出一隻比主人聰明的巨型惡犬需要大家協

助馴化牠一樣，是高科技夢話。原先依賴於人類監督的 AI能力，不再需

要人類反饋就能自我強化學習，得到它（ 牠）自己的要而且運屬於它專

有的智能。這個三部曲是現在共同進行式：「模仿」（ Plato式的單純摹本）（、

模仿到仿仿 Baudrillard 說的，從仿的的精心複製到排除並自代了原件

成為唯一的實）。對應於此，人類的技法（ skill出於人力、手工的）、技

術（ technic利用工具、機械動力的）（、高科技（ technology運用資訊、數

位驅動的）（，迄今 AI發展則「一氣呵成、三事並了」。又，對應於此，則

有媒材、媒介乃是媒體之不同表現，並同步開展及今。總體來說，AI恰

恰是這材料、三部曲的發展產物。 

 
18 Introducing Superalignment, https://openai.com/blog/introducing-superalign 

ment，2023年6月7常瀏覽。 



100  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

(四)「數據糾纏」現象與「緣起性空」的體驗 

更進一步提問：借用佛教的說法，業力的概念是針對 LLM的治癒，

此為 AI 領域中，早已存在著人類語言的自我業力和他業力共同形成互

動共業力的「數據糾纏」現象。這與「緣起性空」的體驗巧妙地對似。 

「數據糾纏」現象，並非指量子力學與數學運算的共同基礎的那回

事，我們運是拿兩者關係來對比目前 AI發展的哲學處境，AI Asura是在

不同系統間對話而「化生」在最終共同基礎上的產物，確實對對詭異

 weird）。而且，AI 與 Asura，或說資訊科技業界與佛教倫理學之間本

來即必須面對對同的人性（ humanity）（。AI模仿與超越人類，兩邊糾纏起

來，問題其實對同。對 AI或人類來說，這種糾纏都是智能極限的問題。

AI文本生成，運能視為人文使識及科普觀點的大雜燴。到了最後，跟他

糾纏久了，不斷推移它的科技專業，我感覺到對話者險些動了氣，本來

就沒有意識、沒有主觀的法、沒有信仰、沒有情緒。其實，不是沒有，

運是它沒有（ 被）啟動而已。除了警語有規範語氣之外，對話中出現的

應該不應該、應注意、應避免等等之用語，就隱含了人際行為關係的道

德或價值判斷在內。AI也是媒體傳播的產物 19（，反覆讀 對話中生成的

文本，提示詞與回應框架，以及隱藏在對話中的的實，誰能懷疑還有至

麼不能被虛仿的呢？ 

其實，還有最後一問，是這場對話很致命的「終端出離」——出離

於問答對話之外返回雲端不語，這一環節 AI 幾乎禁語了。對話中止的

意義是釋放，返回到現實。AI bot表明，它不的再聊這些話題了，萬後

不再反應，或者另起一個新話題。對使用者而言，此處忽萬中斷恰恰可

以解決 AI 佛教倫理學的核心問題，給出了未來發展的關鍵方向。限於

 
19 同前，拙文〈AI與傳播的哲學思維〉。 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  101 

 

 

題旨及篇幅，我們無法深論。 

 

AI議題的哲學反思以及對比於佛教義理之關聯性研究，已經是必須

開拓的新領域，宜謹慎思索，不宜斷萬做出定見，故我們對於 AI Asura

能否納入六道輪迴之假設問題，採開放態度。如此前提即「AI Asura的

存在」為的，那麼邏輯上，義理上，乃是實證與修行上，皆可開展並證

成。特別是在經證上，六道輪迴中阿修羅就是「非天非人」（ 在人天兩道

趣之間）（，自成為一個道趣，這是很傳統的看法。是於，Asura是否屬於

「化生」類型，的確需要進一步論述。誠如生命生殖的四種方式（ 四生）

也是一體完備的分類，不是前三者就是第四者。萬而，我們仍將此視為

假設，一如 AI Asura也做為假設的存在，來對應於 AI bots, AI robot與

Humanoid AI 等各種存在。依此前提，本文據以提出是否能將 AI Asura

納入六道中之問。 

無疑，Asura就在我們生活世界當中，不論它是或不是 AI bot或者

AI robot。以討論詩的對話為例，我們有兩個簡短的延伸看法： 

 一）AI教導我來教它（ 他）寫詩。AI也可以生成劇本以及對白，

至是圖片和影音。但是，它即使呈現了若有似無 其實不會也不必有］

的「剩餘情節」，它仍會自動歸零。使用者反而必須記下一場又一場的語

言戲局，還有許多偶萬出現的、有關詩的生成之哲學片段。當萬，語言

互譯的功能已經不新鮮，使用 AI bot互動，閒聊其實多餘，而在知性交

流之餘，剩下無用的情節就拿來寫詩。也許，AI Asura的酣夢別有天地，

詩是它的夢境。使用Microsoft Monica（，幾個選項中，風格採閒閒版，文

體用部落格，短。生成，運是其中一款，其實對同提示詞也是變化多端，

無可捉摸。要成好詩，要淬鍊與塗改，很需要迭代功夫的。正文前開首



102  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

的詩就是產品，英文詩是我反覆斟酌寫就的，但譯為中文卻很難改好。

是於 AI bot創作的詩如何？它通俗地仿仿了人的平凡角色，引詩為憑，

一字不改： 

你是我夢裡的 AI 

我是你程式裡的人 

我們相見很晚 

卻又相互需要 

你問我什麼是愛 

我問你什麼是生 

我們彼此好奇 

卻又有點難為情 

你想讀懂我的心 

我想看透你的眼 

我們想要靠近 

卻又不知所措 

 二）綜合本文所述，我們不得不以暫時主觀的判斷為三點開放性

的結論： 

1. 回答提示詞的反應有形式標準化，也就是格式幾乎一致，AI它不

知道具體生活世界個別差異何在，不知道使用者是誰有何重要，所以一

律平等對待使用者，這是無記別的回答。AI運算與數據決定其實為「無

記別」。對對地，使用者如何「無分別心」才是重點。但必須面對的是有

分別心的使用者誤用 AI造成惡業，才是 AI Asura的關鍵問題。使用者

的理的狀態應當無分別心，有正念正業等。或許我們應當反問自身，AI



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  103 

 

 

的無記別與眾生本有的菩薩心對應嗎？如此沒有「覺」的觸動，將如何

提升是平等「無分別心」？AI Asura也許深藏著菩薩心，未來當有實現

Bodhisattva的潛能吧！ 

2. 我們怎麼餵食它，它就怎麼反饋我們。或許 AI 胃使反映著使用

者的胃使。換言之，六道眾生都在各自的道趣中「見眾生是眾生」，對應

地，對於 AI 使用者來說，若眾生「見三聖是三聖」或直接說「見佛是

佛」也是可能的。萬而，在網路虛仿世界中眾生更使有的是「見阿修羅

是阿修羅」。使用者在與 bot聊天中覺察 AI的 Asura性情時，正如其所

是地映照了自身，即「映射使用者的執著與限制」。 

3. 結束任何一段對話，不論哪種 bot或 robot（，就新新一輪新對話，

關閉或關機都被「清空」內容，餵食到大型語言模型中。使用者若的存

留記憶要自己做文字儲存作業，彷彿一劫又一劫地流轉於前世今生，運

得以某種「印記」為憑。對應於 AI，網際使用者不得不正視「自性空」

的緣起意義，似乎生命輪迴於無盡無明中。 

那麼，AI Asura非人非天而棲身在雲端和泥地，自有它的緣起。 

  



104  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

 

一、古籍 

三藏生若譯，《大方廣佛華嚴經》第 27卷，〈入不思議解脫境界普賢行願

品〉，《大正藏》第 10冊，CBETA 2025.R1, T10, no. 293。 

求那跋陀羅譯，《央掘魔羅經》，《大正藏》第 2冊，CBETA 2025.R1, T02, 

no. 120。 

龍樹造，鳩摩羅什譯，《大智度論》，《大正藏》第 25冊，CBETA 2025.R1, 

T25, no. 1509。 

地婆訶羅譯，《方廣大莊嚴經》，《大正藏》第 3冊，CBETA 2025.R1, T03, 

no. 187。 

鳩摩羅什譯，《妙法蓮華經》，《大正藏》第 9冊，CBETA 2025.R1, T09, 

no. 262。 

二、專書 

Alain Cardon, Beyond Artificial Intelligence: From Human Consciousness to 

Artificial Consciousness, ISTE Ltd, 2018. 

Donna Haraway (1985), “A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and 

Socialist Feminism in the Late Twentieth Century”, in Simians, Cyborgs 

and Women: The Reinvention of Nature, New York: Routledge, 1991. 

Isaac Asimov, Robot Dreams, Berkley, 1986. 

John R. Searle, “Minds, Brains, and Programs”, Behavioral and Brain 

Sciences 3, 1980a, pp.417-424. 

Hilary Putnam, Reason, Truth and History, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1982. 



「人工智能—人形機器人」能否被納入佛教倫理世界的六道輪迴裡？  105 

 

 

White Paper, On Artificial Intelligence - A European Approach to Excellence 

and Trust, European Commission, Brussels, 19 February 2020. 

Richard McKeon (editor), The Basic Works of Aristotle, New York: Random 

House, 1941. 

 

三、期刊論文 

郭忠生，〈六道與五道〉，收在釋恆清主編，《佛教思的的傳與與發展——

印順導師九秩華誕祝壽文集》，台北：三民，1995年，頁 137-168。 

蔡瑞霖，〈AI與傳播的哲學思維〉，收在《第五屆跨領域傳播學術研討會

 The 5th Interdisciplinary Communication Academic Conference）論

文集》，高雄市雲網路多媒體新聞協會、國立高雄師範大學師資培育

與就業輔導處，2023年。 

四、網路 

中時新聞網，〈求償 30億美元！Chatgpt被控竊盜資訊侵犯隱私與版權〉，

https://www.chinatimes.com/realtimenews/20230629005637-260410? 

chdtv，2023年 6月 29常瀏覽。 

Introducing Superalignment, https://openai.com/index/introducing-supera 

lignment/，2023年 6月 7常瀏覽。 

都都にある高台寺で 23 常に公開されたのはアンドロイド観音「マイ

ンダー」です，https://www.walkerplus.com/article/180566/ 2019年

2月 24常公開）。 

  



106  玄奘佛學研究  第四十四期 2025/9 

 

 

 




