
ॐ आः हँू (oṃ āḥ hūṃ) 化身、 
報身、法身三身相應種子字觀 

釋心傳，關西．潮音禪寺

一、關鍵概念：

1.1. 身 (kāya)：集合體、聚集 [有關項目而成 ]、身體。

1.2. 三身 (tri-kāya)：化身、報身、與法身，這三類身體放在在一組，
所做成的指稱與說明。

1.3. 化身 (nir-māṇa-kāya; nairmāṇikaḥ kāyaḥ)：變化而出現在世間之集
合體、聚集、或身體。nir-māṇa或 nairmāṇika: 接頭音節 niḥ + 字根 √mā (

變化、度量 )，變化。
1.4. 報身 (saṃbhoga-kāya)：經由修行累積的果德而可受用之集合體、

聚集、或身體。saṃ-bhoga：接頭音節 sam + 字根√bhuj (受用、享用、存活 )，
受用。

1.5. 法身 (dharma-kāya; dharmatā-kāya)：法性或法理之集合體、聚
集、或身體。dharma，字根 √dhṛ (保持、維持、任持 )，法、單位項目。
dharmatā，法性、法理、單位項目一貫的情形。

1.6. 種子字或種子音節 (bījâkṣara; seed syllables)，大致以極其濃縮之
字母或單音節的項目，表徵佛菩薩的核心的或根本的性能或作用，或表徵

根本法性或特定法相的性能或作用。至於稱為種子字或種子音節的項目，

乃借用植物種子之意象，譬喻特定的字母或音節；若將種子字或種子音節

善為播種在心田，灌溉、養護、培育，在與佛菩薩、根本法性、或特定法

相的相應修煉，將能萌發、成長、開花、結果。

1.6.1. ॐ (oṃ)：多數密咒的起頭音節。在ॐ (oṃ) आः (āḥ) हू ँ(hūṃ) 的組
合，表徵化身。

20



1.6.2. आः (āḥ)：在ॐ (oṃ) आः (āḥ) हू ँ(hūṃ) 的組合，表徵報身。
1.6.3. हू ँ(hūṃ)：多數密咒的結尾音節。在ॐ (oṃ) आः (āḥ) हू ँ(hūṃ) 的組

合，表徵法身。

1.7. 相應 (yoga; saṃ-yoga瑜伽 )：連接、連結、結合、有關聯。

二、典籍依據：1

2.1. 《大乘緣生稻𦼮喻經》

“Śāli-stamba-sūtram”2 The Noble Mahāyāna Sūtra “The 
Rice Seedling”3

《慈氏菩薩所
說大乘緣生稻
𦼮喻經》4

……
tatra kathaṃ pratîtya-sam-ut-pādaṃ 
paśyati?

1. 8 “How does one see 
dependent arising?

「云何見緣
生？

ihôktaṃ bhagavatā - On this point the Bhagavān said, 如來說
ya imaṃ pratîtya-sam-ut-pādaṃ sa-
tata-sa-mitam,

‘One who sees dependent arising 
as constant,

此緣生常住、

a-jīvaṃ nir-jīvaṃ without life force, devoid of life 
force,

無人、無我、
無眾生、無壽
命、

……
s o  ’ n - u t - t a r a - d h a r m a - ś a r ī r a ṃ 
buddhaṃ paśyati | ārya-dharmâbhi-
sam-aye samyag-jñānôpa-nayenaiva ||

clearly understands the Dharma 
of the nobles ones, and by thus 
acquiring such right knowledge, 
sees the Buddha, the body of the 
unsurpassable Dharma.’

是即見法。從
此已後，即見
法身，得見如
來， 現 證 正
智。」

2.2. 《金光明最勝王經．分別三身品第三》5

…… 善男子！一切如來有三種身。云何為三？一者、化身，二者、

應身，三者、法身。如是三身具足，攝受阿耨多羅三藐三菩提。若正

了知，速出生死。

云何菩薩了知化身？善男子！如來昔在修行地中，為一切眾生修

種種法，如是修習至修行滿；修行力故，得大自在。自在力故，隨眾

生意，隨眾生行，隨眾生界，悉皆了別，不待時，不過時，處相應，

時相應，行相應，說法相應，現種種身，是名化身。

21 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀



善男子！云何菩薩了知應身？謂諸如來．為諸菩薩得通達故，說

於真諦，為令解了生死涅槃是一味故，為除身見眾生怖畏歡喜故，為

無邊佛法而作本故，如實相應，如如、如如智本願力故，是身得現．

具三十二相、八十種好、項背圓光，是名應身。

善男子！云何菩薩摩訶薩了知法身？為除諸煩惱等障，為具諸善

法故，唯有如如、如如智，是名法身。

前二種身，是假名有；此第三身，是真實有，為前二身而作根本。

何以故？離．法如如，離．無分別智，一切諸佛．無有別法，一

切諸佛．智慧具足，一切煩惱．究竟滅盡，得清淨佛地。是故，法如如、

如如智攝，一切佛法。

2.3.1. 《解深密經．分別瑜伽 (yoga-vi-bhaṅga; yoga-vi-bhāga)品第六》：6

……[702a09] 善男子！此奢摩他 (śamatha)、毘鉢舍那 (vi-paśyanā)，
於如來地 (tathāgata-bhūmi)，對治．極微細 (sūkṣma-tama)、最極微
細 (ati-sūkṣma-tama)．煩惱障及所知障 (kleśa-jñey’āvaraṇa)。由能

永害如是障 (ā-varaṇa) 故，究竟 (aty-anta) 證得無著 (a-sakta)、無礙
(a-pratihata)一切智、見 (jñāna-darśana)，依於．所作成滿 (kārya-
pari-niṣ-patti) 所緣 (ālambana)，建立．最極清淨法身 (su-vi-śuddha-
dharma-kāya)。」

2.3.2. 《解深密經．如來成所作事 (tathāgata-kṛtyânu-ṣṭhāna)品第八》：7

[708b16] 佛告曼殊室利菩薩曰：「善男子！若於諸地 (bhūmi)、波
羅蜜多 (pāramitā)， 善 修 (pra-bhāvanā)、 出 離 (niḥ-saraṇa)、 轉 依

(ā-śraya-parā-vṛtti; ā-śraya-pari-vṛtti)、 成 滿 (sam-ud-ā-gama)， 是 名

如來 (tathāgata)法身 (dharma-kāya)之相 (lakṣaṇa)。當知．此相二因

緣故，不可思議 (a-ctintya)：無戲論 (niḥ-pra-pañca) 故，無所為 (an-
abhi-saṃskāra) 故。而諸眾生 (sattva) 計著 (abhi-ni-veśa) 戲論 (-pra-
pañca)，有所為 (abhi-saṃskāra) 故。」

……

22



[708b27] 佛告曼殊室利菩薩曰：「善男子！一切如來 (tathāgata)化
身 (nir-māṇa-kāya)作業 (karman)，如．世界 (loka-dhātu) 起．一切種

類；如來 (tathāgata)功德眾所莊嚴 (guṇa-vyūhā-kāra)住持為相 (adhi-
ṣṭhāna-lakṣaṇa)。當知．化身相 (nir-māṇa-kāya-lakṣaṇa)，有生起；法

身之相 (dharma-kāya-lakṣaṇa)，無有生起。」

……
[710c04] 曼 殊 室 利 (Mañju-śrī) 菩 薩 復 白 佛 言：「 世 尊！ 若 諸 如 來

(tathāgata)法身 (dharma-kāya)，遠離 (vi-gata) 一切加行 (abhi-saṃskāra)；
既無加行 (an-abhi-saṃskāra)，云何而有心 (citta) 法 (dharma) 生起 (vy-ut-
thāna) ？」

[710c06] 佛告曼殊室利菩薩曰：「善男子！先所修習 (śikṣā) 方便 (upāya)
般 若 (prajñā) 加 行 (abhi-saṃskāra) 力 (bala) 故， 有 心 (citta) 生 起 (vy-ut-
thāna)。

善男子！譬如，正入．無心睡眠 (a-cittaka-apa-svāpana)，非 (na)．

於覺悟 (pra-bodha)．而作加行 (abhi-saṃskāra)；由．先 (pūrva)所作加行
(abhi-saṃskāra)勢力 (vaśa)，而復 (pūrva)覺悟 (pra-bodha)。

又如，正在滅盡定 (ni-rodha-sam-ā-patti)中，非 (na)．於起 (vy-ut-
thāna)定 (sam-ā-patti)．而作加行 (abhi-saṃskāra)；由．先所作加行 (abhi-
saṃskāra)勢力 (vaśa)，還從定 (sam-ā-patti)起 (vy-ut-thāna)。

如 (yathā)，從睡眠 (apa-svāpana) 及滅盡定 (ni-rodha-sam-ā-patti)，

(citta) 心．更生起 (vy-ut-thāna)；如是 (tathā)，如來 (tathāgata) 由先修習
(bhāvanā)方便 (upāya)般若 (prajñā)加行 (abhi-saṃskāra)力 (bala)故，當知．

復 (pūrva)有心 (citta)法 (dharma)生起 (vy-ut-thāna)。」

[710c14] 曼殊室利 (Mañju-śrī) 菩薩復白佛言：「世尊！如來 (tathāgata)

化身 (nir-māṇa-kāya)，當言有心 (sa-cittaka)，為無心 (a-cittaka) 耶？」

[710c15] 佛告曼殊室利菩薩曰：「善男子！非是 (na)有心 (sa-cittaka)，
亦非 (na)無心 (a-cittaka)。何以故？無．自依心 (sva-tantra-cittaka) 故，有．

依他心 (para-tantra-cittaka) 故。」

23 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀



三、「相應」做為佛法修學的重大課題：

3.0.1. 一般的學習或練習，在於就所設置或所面對的對象，能將學習
或練習的要務、內涵、能力、與作用或成效實踐出來。

3.0.2. 佛法的修學，亦然。
3.1. 佛法的修學，解脫道 (mokṣa-mārga; vimukti-mārga; vimukti-patha)

以戒定慧這三增上學為核心骨幹；菩提道 (bodhi-mārga; bodhi-patha)則以
六種乃至十種波羅蜜多 (pāramitā)為核心骨幹。

3.2. 不論解脫道或菩提道，都把禪修 (bhāvanā)納入核心骨幹；而禪修
初步所講究的，在於持續連結禪修的所緣 (ā-lambana; perceptive object)，
將如此禪修相應的品質與能力開發出來。

3.3.1. 禪修的所緣 (ā-lambana)，初階可分成 (1)無分別影像 (nir-
vikalpa-prati-bimba)，用以鍛鍊止息禪修 (śamatha-bhāvanā)，以心態活動
之持續止息能力的開發與培養為要務；(2)有分別影像 (sa-vikalpa-prati-
bimba)，用以鍛鍊洞察禪修 (vi-paśyanā-bhāvanā)，以心態活動之持續洞察
能力的開發與培養為要務。

3.3.2. . 無分別影像 (nir-vikalpa-prati-bimba)：經由心之認知作用所形
成的並不呈現分別之影像。例如，認知作用上的一個很小的透明圓點。

3.3.3. 有分別影像 (sa-vikalpa-prati-bimba)：經由心之認知作用所形成
的呈現分別之影像。例如，認知作用上的日輪、月輪、字母、音節、或佛身。

四、以化身、報身、法身這「三身」之組合，既貫徹菩提道的修行且出現

世間：

4.0.1. 一般凡俗眾生，在經歷聚散分合的世間，每一輩子，甚至每一
波段，相聚的組合或群組，幾乎終歸飄散。

4.0.2. 諸佛菩薩，入世間，經歷世間，並非僅止於經歷凡俗眾生的生
老病死、聚散分合。

4.0.3. 有別於凡俗眾生，諸佛菩薩，入世間，經歷世間，其核心骨幹，
就在於相續不斷地修行與度化眾生。

24



4.1. 猶如日輪、月輪、字母、音節，佛身，也都不只是物質、皮相、
世俗之片面的事情，而是完全連結在與般若波羅蜜多相應之禪觀與開發智

慧的事情。

4.2. 以三身 (tri-kāya)，說明有佛法修證的成就者，在涉及的集合體之
多重的境界，包括化身，進入各個波段，化現為各式各樣的生存組合圈；

報身，修行開發與累積的功德、善根、能力、境界；以及法身，如此化現

乃至如此累積之根本。

4.3. 化身 (nir-māṇa-kāya; nairmāṇikaḥ kāyaḥ)：進入世間的各種群聚，
同於所入世間，連帶地，同於各種有關凡俗眾生的外貌。〈觀世音菩薩普

門品〉，有一段膾炙人口的經文，很適合用以說明化身之變化顯現的功用：

善男子！若有國土眾生，應以佛身得度者，觀世音菩薩即現佛

身，而為說法；應以辟支佛身得度者，即現辟支佛身，而為說法；

……聲聞身……梵王身……帝釋身……自在天身……大自在天身……

天大將軍身……毘沙門身……小王身……長者身……居士身……宰官

身……婆羅門身……比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷身……長者、居

士、宰官、婆羅門婦女身……童男、童女身……天、龍、夜叉、乾闥

婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等身……執金剛

身……。無盡意！是觀世音菩薩成就如是功德，以種種形，遊諸國土，

度脫眾生。8

如上的引文，其變化功用，至少開展在如下的四個方面。其一，開

展在時間之為度，而且幾乎完全不封閉在任何短暫的時段裡面。其二，開

展在空間之方向、國土、所在，而且幾乎完全不閉鎖在任何褊狹的區塊裡

面。其三，開展在身體的形狀、姿態、面貌，而且幾乎完全不局限在任何

特定的或固定的造型裡面。其四，開展在救度程序或救度道路的項目、標

的 (target; goal)、目標 (aim; end; goal)、目的 (purpose)，而且幾乎完全不囿
于任何設定的環節裡面。

25 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀



4.4. 報身 (saṃbhoga-kāya)：生生世世經由修行所開發與累積的功德、
善根、能力、境界，不僅不被更迭的時空所障礙或飄散，而且還持續在累

積與增長，成為長期修行之果德的集合體。如此的報身之成就，適合搭配

不空如來藏 (aśūnya-tathāgata-garbha)之觀念與修為；不僅內涵如此，外顯
的情形，一方面，不被所在時、空、眾生所限，另一方面，顯現與釋放相

好莊嚴、光明、神變。9

4.5. 法身 (dharma-kāya)：法性身 (dharmatā-kāya)、空性身 (śūnyatā-
kāya; dharmatā-kāya)、真實身 (truth body; reality body)。10

五、修行者的方面，藉由「三身」，銜接且相應於諸佛如來：

5.1. 諸佛如來，以化身、報身、法身這「三身」之組合，不僅貫徹菩
提道的修行，而且出現世間，接引眾生，度化眾生。

5.2.1. 關聯地，從事菩薩行，核心骨幹，即在於學習如何通過菩薩行，
以成就諸佛如來的果位，以及施展諸佛如來在成熟眾生與嚴淨佛土的事業。

5.2.2. 因此，菩薩行的要務，並不是把諸佛如來貶低在凡夫俗子自以
為是的層次或格局，只為了讓凡夫俗子心安理得或阿世媚俗，而是務必將

菩薩行往諸佛如來的修為與境界，予以提昇與翻轉。

5.3. 在往諸佛如來的修為與境界逐漸提昇與翻轉的修行過程，至關重
要的，即確實地認識且相應地銜接之得以圓滿諸佛如來果位的菩薩行，乃

至完全接通諸佛如來的證悟與化現。

5.4. 如此的菩薩行，在化身、報身、法身這三身之相應的修煉中，除
了經由在關鍵概念起手式的認知，也可以透過種子字或種子音節 (bījâkṣara)

的方式，漸次進行。

5.4.1. 連帶地，種子音節ॐ (oṃ)，表徵諸佛如來的化身。
5.4.2. 種子音節आः (āḥ)，表徵諸佛如來的報身。
5.4.3. 種子音節 हू ँ(hūṃ)，表徵諸佛如來的法身。
5.5.1. 因此，從事菩薩行，修行者即可透過在種子音節ॐ (oṃ)的發音、

書寫、觀想，與諸佛如來果位的化身相應。

26



5.5.2. 從事菩薩行，修行者即可透過在種子音節आः (āḥ)的發音、書寫、
觀想，與諸佛如來果位的報身相應。

5.5.3. 從事菩薩行，修行者即可透過在種子音節हू ँ(hūṃ)的發音、書寫、
觀想，與諸佛如來果位的化身相應。

六、如何通過種子字觀，將「三身」相應，成為可實務操作的程序：

6.1.1. 在準備入門的基礎層次，宜優先了解種子字或種子音節
(bījâkṣara)ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)，合稱「三字總持真言」；其作用與功能，
相當於敲門磚，在於表徵且引入諸佛如來之化身、報身、法身。11

6.1.2. ॐ (oṃ), 表徵且引入身業與空性之不二。आः (āḥ)，表徵且引入
語業與空性之不二。हू ँ(hūṃ), 表徵且引入意業與空性之不二。

6.1.3. 關於ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)，不僅形成可入門或上路的知見，而
且在操作的實務，經由學習、練習在這些種子字或種子音節的辨識、臨摹、

書寫、默寫，逐漸內化在腳踏實地的研習歷程，並且形成親切的、自然的

經驗。

6.2. 在操作的程序，可分成三道轉折的提昇。第一，對著已呈現在包
括紙本、實材、螢幕或數位對象上的ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)，進行有經驗的
辨識。第二，由消極的對象辨識，轉為積極的主動書寫。第三，雙眼輕輕

閉著，先用心念形成ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)的字形 (glyph)意象 (nimitta)，
並且將心念上的字形意象，持續投射為心眼可專注觀看的字形影像 (prati-
bimba)。12

6.3. 如此所投射的字形 (glyph)影象 (prati-bimba)，可將ॐ (oṃ)投射
在自身的額輪 (或智慧輪 ā-jñā-cakra在二個眉毛假想的中間交會點往上一
個中指節往內與中脈的交會點 )，莊嚴額輪。將आः (āḥ)投射在自身的喉輪
(vi-śuddha-cakra喉結往內與中脈的交會點 )，莊嚴喉輪。將 हू ँ(hūṃ)投射在
自身的心輪 (an-ā-hata-cakra胸口心窩往內與中脈的交會點 )，莊嚴心輪。

6.4. 就這樣，持續投射ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)在自身的額輪、喉輪、
心輪，而且持續聚焦地、專注地、了了分明地用心眼觀看所投射的ॐ आः 

27 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀



हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)的字形 (glyph)影像 (prati-bimba)。
6.5. 如此持續投射地「觀想」一小段時間—二十分鐘、或半個小時

—之後，將投射在自身額輪、喉輪、心輪的ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ)，解散
為如虛空 (ākāśa-sadṛśa; ākāśêva)之空性 (śūnyatā)。

6.6. 此一「觀想」之功課結束，下座，敬禮。
--------

羅馬拼音 oṃ āḥ hūṃ

devanāgarī 梵文天城體 ॐ आः हूँ

siddham 梵文悉曇體

﹝來自網絡的參考圖片﹞：

oṃ āḥ hūṃ (Siddham 梵文悉曇體 ) oṃ āḥ hūṃ (Rañjanā (Lantsa) 梵文蘭扎體 )13

The Seed Syllable āḥ - and oṃ āḥ hūṃ 
(https://www.visiblemantra.org/aah.html).

The Seed Syllable āḥ - and oṃ āḥ hūṃ 
(https://www.visiblemantra.org/aah.html).

28



oṃ āḥ hūṃ (uchen 藏文烏欽體 ) oṃ āḥ hūṃ (uchen 藏文烏欽體 )

………………………………

1. 有關oṃ āḥ hūṃ之典籍出處，參閱：The Guhyagarbha Tantra: Secret Essence Definitive Nature just 
As It Is, 2011, (https://nyingma.longchenpa.guru/bka'.ma/klong.chen.rab.'byams/mun.sel.skor.gsum/
The%20Guhyagarbha%20Tantra.pdf).《佛說瑜伽大教王經》，北宋．法賢譯，T. 890, vol. 18, pp. 
559b-583a (https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/T0890).《七俱胝佛母所說準提陀羅尼經會釋》，唐．不空
(Amoghavajra)譯，X. 446, vol. 23, pp. 746b-781c (https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/X0446_001).

2. P.L. Vaidya, “Śāli-stamba-sūtram,” Mahayana-sutra-samgrahah ,  Part 1. Darbhanga: The Mithila 
Institute 1961, pp. 100-106 (https://gretil.sub.uni-goettingen.de;gretil;corpustei;transformations;html;sa_
zAlistambasUtra.htm). 此外，參閱：P.L. Vaidya, “Madhyamaka-śāli-stamba-sūtram,” Mahayana-sutra-
samgrahah, Part 1. Darbhanga: The Mithila Institute 1961, pp. 108-116 (https://gretil.sub.uni-goettingen.de;
gretil;corpustei;transformations;html;sa_madhyamakazAlistambasUtra.htm).

3. The Noble Mahāyāna Sūtra “The Rice Seedling” (Āryaśālistambanāmamahāyānasūtra), v 1.18.16 (2025), 
(https://84000.co;translation;toh210). 此外，參閱：Jeffrey Schoening, The Śālistamba-sūtra and Its 
Indian Commentaries, PhD Dissertation, 1991 (https://ia802909.us.archive.org;25;items;salistambasutr
aanditsindiancommentariesjeffredavidschoeningthesis_202003_157_S;Salistamba%20Sutra%20and%20

註釋

29 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀



its%20Indian%20Commentaries%20Jeffre%20David%20Schoening%28%20Thesis%29.pdf). Ross Reat, 
The Śālistamba Sūtra: Tibetan original, Sanskrit reconstruction, English translation, critical notes, Delhi: 
Motilal Banarsidass, 1993. 﨑山忠道，《「稲芉経」(Śālistambasūtra)の研究》，東洋大学審査学位論
文， 2022年 (https://toyo.repo.nii.ac.jp;record;14911;files;%E7%94%B2%E7%AC%AC514%E5%8F%B7
_%E6%9C%AC%E6%96%87.pdf). 釋講鐘，〈藏譯本《聖稻稈經頌》之譯注〉，《佛光學報》v.10, n.1 
(2024年1月)，頁77-154 (https://cbsweb.fgu.edu.tw;file_center;get_file.php?type=newspaper_menu&id=JD
M5NiE=&file=20240131111433396.pdf).

4. 《慈氏菩薩所說大乘緣生稻喻經》，唐．不空(Amoghavajra)譯，T. 710, vol. 16, pp. 819a-821b (https://
cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T16n0710). 有關漢譯本：《了本生死經》，吳．支謙譯，T. 708, vol. 16, pp. 
815b-816c (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T16n0708).《佛說稻芉經》，T. 709, vol. 16, pp. 816c-818c 
(https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T16n0709).《大乘舍黎娑擔摩經》，宋．施護(Dānapāla)譯，T. 711, 
vol. 16, pp. 821b-823b (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T16n0711).《佛說大乘稻芉經》，T. 712, vol. 16, 
pp. 823b-826a (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T16n0712).

5. 《金光明最勝王經．分別三身品第三》，唐．義淨譯，T. 665, vol. 16, p. 408b-c (https://cbetaonline.dila.
edu.tw/zh/T0665_002).

 參閱：S. Bagchi, Suvarṇaprabhāsasūtram, Darbhanga: The Mithila Institute, 1967, p. 9 (https://gretil.sub.
uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/4_rellit/buddh/bsu035_u.htm). The Sūtra of the Sublime Golden Light 
(1) “Suvarṇaprabhāsottama-sūtra,” ‘Chapter 3: The Differentiation of the Three Kāyas,’ v 1.2.8 (2025), 
(https://84000.co/translation/toh555).

6. 《解深密經》之古代漢譯本：《深密解脫經》，元魏·菩提流支(Bodhiruci)譯，T 675, vol.  16, pp. 
665b-688a (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T0675).《解深密經》，唐．玄奘譯，T 676, vol. 16, pp. 
692a-703b (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T0676). 《佛說解節經》，陳·真諦(Paramārtha)譯，T 677, 
vol. 16, pp. 711b-714c (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T0677).《相續解脫地波羅蜜了義經》，劉宋．
求那跋陀羅(Guṇabhadra)譯，T 678, vol. 16, pp. 714c-718a (https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T0678). 
《相續解脫如來所作隨順處了義經》，劉宋．求那跋陀羅(Guṇabhadra)譯，T 679, vol. 16, pp. 718a-720b 
(https://cbetaonline.dila.edu.tw;zh;T0679).

 《解深密經》之當代語譯本：Étienne Lamotte, Saṃdhinir-mocana Sūtra: L'Explication des Mystères, 
Louvain: Université de Louvain, 1935. John Powers (tr.), Wisdom of Buddha: The Saṃdhinir-mocana 
Mahāyāna Sūtra, Berkeley: Dharma Publishing, 1994 (https://terebess.hu;english;samdhi.pdf). The Noble 
Great Vehicle Sūtra “Unraveling the Intent” (Ārya-saṃdhi-nir-mocananāma-mahāyāna-sūtra), v 1.0.27 
(2025), (https://84000.co;translation;toh106). John Powers, Two Commentaries on the Samdhinir-mocana 
Sutra by Asanga and Jnanagarbha, Lewiston: The Edwin Mellen Press, 1992, (https://static1.squarespace.
com/static/53e0268de4b0f2394fee5f54/t/543ec83ee4b07586141230e1/1413400638684/JnanagarbhasComme
ntaryOnMaitreyaChapterOfSamdhinimocanaSutra.pdf).

 參照：〈瑜伽師地論(yog’ācarya-bhūmi)．攝決擇分(viniścaya-saṃ-grahaṇī)．菩薩地之六〉，彌勒菩薩
說，唐．玄奘譯，T. 1579, vol. 30, pp. 723b19-729a09 (https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/T1579_077).

7. 參照：〈瑜伽師地論(yog’ācarya-bhūmi)．攝決擇分(viniścaya-saṃ-grahaṇī)．菩薩地之七〉，彌勒菩薩
說，唐．玄奘譯，T. 1579, vol. 30, pp. 733c15-736c12 (https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/T1579_078).

8. 《妙法蓮華經》，姚秦．鳩摩羅什(Kumārajīva）譯，T. 262, vol. 9, p. 57a-b.

	 “santi kula-putra loka-dhātavo, yeṣv Avalokiteśvaro bodhisattvo mahāsattvo buddha-rūpeṇa sattvānāṃ 
dharmaṃ deśayati. santi loka-dhātavo, yeṣv Avalokiteśvaro bodhisattvo mahāsattvo bodhisattva-rūpeṇa 
sattvānāṃ dharmaṃ deśayati. keṣāṃ-cit pratyekabuddha-rūpeṇÂvalokiteśvaro bodhisattvo mahāsattvaḥ 
sattvānāṃ dharmaṃ deśayati. --- śrāvaka-rūpeṇa --- brahma-rūpeṇa --- śakra-rūpeṇa --- gandharva-
rūpeṇa ---. yakṣa-vaineyānāṃ sattvānāṃ yakṣa-rūpeṇa dharmaṃ deśayati. --- īśvara-rūpeṇa --- maheśvara-
rūpeṇa --- cakra-varti-rāja-rūpeṇa --- piśāca-rūpeṇa --- vaiśravaṇa-rūpeṇa --- senā-pati-rūpeṇa --- 
brāhmaṇa-rūpeṇa --- vajra-pāṇi-rūpeṇa ---. evam a-cintya-guṇa-samanvāgataḥ kula-putra Avalokiteśvaro 
bodhisattvo mahāsattvaḥ.” (植木雅俊（譯注），《梵漢和対照．現代語譯 法華経(下)．観世音菩薩普門
第二十五》，(東京：岩波書店，2008年)，pp. 500-502.)

9. 參閱：蔡耀明，〈以不空如來藏為骨幹理解諸佛如來誕生宣言〉，《法鼓佛學學報》第18期(2016年6
月)，頁83-129 (https://homepage.ntu.edu.tw/~tsaiyt/pdf/b-2016-5.pdf). Christopher Jones, The Buddhist 

30



Self: On Tathāgatagarbha and Ātman, Honolulu: University of Hawai'i Press, 2021 (https://www.asau.ru/
files/pdf/2393251.pdf).

10. Cf. The Noble Mahāyāna Sūtra  “The Three Bodies” (Āryatrikāyanāmamahāyānasūtra), v 2.21.12 
(2024), (https://84000.co/translation/toh283.pdf).  “dharmakāya ,” (https://en.wikipedia.org/wiki/
Dharmak%C4%81ya).

11. 梵文表示隨韻(anu-svāra)或隨鼻(anu-nāsika)，而標記在前面字母上的點(bindu)或仰月點(candra-
bindu)，是在上仰半圓上有一點的一種變音符號( )；若轉寫為羅馬拼音，通常標記為ṃ或ṁ。為了更接
近禪觀的印象，也可標記為m̐。因此，oṃ即可標記為om̐；hūṃ即可標記為hūm̐。

12. 有關意象(nimitta)與影像(prati-bimba)，參閱：釋心傳，〈अ (阿) 字觀．禪法入門〉，(https://homepage.
ntu.edu.tw/~tsaiyt/pdf/f-2025-30-2-1.pdf).

13. “Rañjanā script (Lantsa),” (https://en.wikipedia.org/wiki/Ranjana_script). “Ranjana (Lantsa) - Script 
Converter,” (https://www.aksharamukha.com/describe/Ranjana). 〈蘭札文〉，(https://zh.wikipedia.
org/zh-tw/%E8%98%AD%E6%9C%AD%E6%96%87). 〈印度文字与字体〉，(https://www.thetype.
com/2018/06/15043/).

31 ॐ आः हू ँ(oṃ āḥ hūṃ) 化身、報身、法身三身相應種子字觀


