
《藏文大藏經》概述：其歷史、

系譜及研究資源彙整＊ 
 

佛光大學佛教學系博士候選人  谷有量 

 

 

 

摘要 

 

 《藏文大藏經》，亦即甘珠爾與丹珠爾的研究，在西方

學術界已經相當成熟，但在亞洲，尤其是華語學術界，尚屬

起步階段。《藏文大藏經》本身具有豐富的研究價值，不僅

可以做版本比對和翻譯，也可以做漢藏對照的研究。西方學

者自 1980 年代開始以 Helmut Eimer 為首，以及 Paul 

Harrison、Peter Skilling 和 Helmut Tauscher 等人，領導著甘珠

爾與丹珠爾的研究。在亞洲則有日本以羽田野伯猷、原田覺

 
＊

 2024/10/22 收稿，2025/3/6 通過審稿。 

 作者案：本文於 2023 學年的寒假與暑假撰寫。2024 上半年在青海民族大

學做交換生時，承蒙彭毛才旦老師的指正。5 月在佛光大學研究生佛學

論文發表會中發表，承蒙劉國威老師指導。9 月在第 35 屆全國佛學論文

聯合發表會中發表，獲得李勝海老師和鄧偉仁老師的指教，並榮獲優良

論文佳作獎。在此也要感謝二位匿名審查委員所提供的修正建議，使本

文得以更臻完善。期望本文能為藏學研究和藏傳佛教研究者提供助益，

並促進《藏文大藏經》獲得更多關注與研究。  

 



50    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

和白館戒雲對甘珠爾歷史與已故學者辛嶋靜志對其系譜作研

究，在中國有周潤年、扎呷、布楚和尖仁色做概述性研究，

及在臺灣有林純瑜與蘇南望傑等學者投入研究。即便中國有

豐富的藏學人才以及國際級的藏學研究中心，也做了《中華

大藏經》的藏文校勘版，但對於《藏文大藏經》的研究仍不

及外國學者，這或許值得相關單位重視。 

 本論文將針對《藏文大藏經》的四個面向做研究：一）

甘珠爾的歷史和組成，二）甘珠爾版本的系譜研究，三）丹

珠爾歷史與系譜研究及，四）《藏文大藏經》的研究現況與

資源彙整。 

 《藏文大藏經》藏書豐富，不僅可以補充漢文大藏經不

足之處，其本身也涵蓋了印度晚期大乘佛教的經典與密續而

受到矚目。除此之外，無論是版本學、翻譯、或是研究藏傳

佛教思想，都必須深入研究《藏文大藏經》。《藏文大藏

經》的甘珠爾分為四種主要系統，丹珠爾則分為二種系統。

雖然目前在國際間《藏文大藏經》研究已趨於成熟，但華語

學術界的研究仍然有限，而本文期能補充此方面之不足。 

 

 

 

關鍵字：藏文大藏經、甘珠爾、丹珠爾、系譜、藏學 

 

 

 

 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    51 

 

 

 

 

目次 

一、前言 

二、文獻探討 

三、西藏大藏經的翻譯與成型 

四、甘珠爾的系譜簡述 

五、丹珠爾的歷史與系譜研究 

六、《藏文大藏經》的研究現況與資源彙整 

七、結論 

 

  



52    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

一、前言 

 《藏文大藏經》是藏傳佛教經典的統稱，為相對於漢文

大藏經而創造出的名詞，一般在藏地與學術界稱呼其為「甘

珠爾」與「丹珠爾」。甘珠爾（bka’ ‘gyur，亦稱「正藏」）

意思為「佛語翻譯」，主要收錄佛說經典的藏文翻譯，也就

是三藏中的「經」與「律」。丹珠爾（bstan ‘gyur，也稱「副

藏」）代表「教法翻譯」，主要收錄印度祖師根據佛典所寫

論書的藏文翻譯，也就是三藏中的「論典」。1這些經典主要

翻譯自梵文，也有從中文翻譯2，極少數譯自中亞文字3，更有

密續據說是佛陀在烏仗那（Uḍḍīyāna，今巴基斯坦的斯瓦特

 
1 周潤年，〈藏文《大藏經》的特色及其價值〉，《蒙藏季刊》19，4，

2010 年，頁 80-81。 

2 根據王堯，《王堯藏學文集 5—藏漢文化雙向交流·藏傳佛教研究》，北

京：中國藏學出版社，1995 年，頁 265-270，共計有 32 部經典是由漢譯

藏。關於《藏文大藏經》與敦煌藏經中翻譯自中文的部分，請參閱

Jonathan A. Silk, “Chinese Sūtras in Tibetan Translation,” in Annual Report 

of The International Research Institute for Advanced Buddhology at Soka 

University for the Academic Year 2018 , Seishi Karashima and Noriyuki Kūdo 

(eds), Tokyo: The International Research Institute for Advanced Buddhology 

Soka University, 2019, pp. 227-246，和  Channa Li, “A Survey of Tibetan 

Sūtras Translated from Chinese, as Recorded in Early Tibetan Catalogues,” 

Revue d'Etudes Tibétaines 60, 2021, pp. 174-219. 

3 中亞語言包括蒙文和維吾爾文。Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist 

Canon,” in The Wiley Blackwell Companion to East and Inner Asian 

Buddhism, Chichester: Wiley Blackwell, 2014, p. 383. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    53 

 

 

縣）所揭示。4目前約有三十餘版甘珠爾5，而丹珠爾僅有五

版。6為區別各地的甘珠爾與丹珠爾，學術論文中習慣冠上其

 
4 有些後期的經典可能是在西藏撰述，但卻聲稱在烏仗那所著，藉此來提

升其真實性。Helmut Tauscher, “Kanjur,” in Brill's Encyclopedia of 

Buddhism, vol. 1: Literature and Languages , Leiden: Brill, 2015, p. 103. 

5 Markus Viehbeck 在 2019 年的演講中提到目前已知有五十至六十版甘珠

爾，但並非每個版本皆完整或現存。Markus Viehbeck，Off the 

Mainstream: Tracing a Network of Sūtra Collections across the Himalayas | 

SOAS Youtube 影片：

https://www.youtube.com/watch?v=7mnxZIYrnJQ&t=637s，2024/1/29。司

徒曲吉嘉措（si tu chos kyi rgya mtsho，1880-1925）在其 1918 至 1920 年

所撰的西藏聖地導覽中，提到 221 個地方，其中 74 個有經典收藏

（canonical collections），有些能追朔至十四世紀。整體而言，他提到

169 部甘珠爾和超過 35 部丹珠爾：其中有 55 部寫本甘珠爾，超過 30 部

是用金或銀汁寫在深藍色的紙（有防蟲效果），而 41 部是刻本甘珠爾。

Helmut Tauscher, “Tibetan Manuscript Kanjurs,” in Tibetan Manuscripts and 

Early Printed Books Vol II, Matthew T. Kapstein (ed), Ithaca and London: 

Cornell University Press, 2024, pp. 7-8.  

6 這是由於甘珠爾是佛說部，相較佛教聖賢所著的丹珠爾論疏部更殊勝，

抄寫或印刷更有功德，而且丹珠爾的經論遠多於甘珠爾，也導致甘珠爾

的版本遠多於丹珠爾。Peter Skilling, “A Brief Guide to the Golden 

Tanjur,” Journal of the Siam Society 79, 2, 1991, p. 138. 判定版本可從二層

面著手：文本對勘分析（ text-critical analysis）與結構分析（structural 

analysis）。文本對勘分析從同一經文不同版本中找出其文字間的差異，

並藉此判定不同版本間的關係，此為分析其內部特徵。結構分析則從文

本的相對順序中找到不同版本間的關係，而此為分析其外部特徵。Bruno 

https://www.youtube.com/watch?v=7mnxZIYrnJQ&t=637s


54    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

編輯地、刊行地、發現地或收藏地。雖然同為甘珠爾與丹珠

爾，但各地所收藏的編排和收錄經典的數量、種類與內容皆

有所不同。7《藏文大藏經》也延續公元一世紀的印度佛教，

融合聲聞乘（俗稱小乘，mainstream）、菩薩乘（俗稱大乘，

mahāyāna）及金剛乘（俗稱密乘，vajrayāna）的經典傳承至

今。8金剛乘的經典是以密續（tantras）的形式傳承，主要是

透過秘密不傳的佛教修行來追求解脫。9 

 《藏文大藏經》的研究始於 1980 年代10，以德國的

Helmut Eimer、美國的 Paul Harrison 跟 Peter Skilling 以及奧地

 

Lainé, "Canonical Literature in Western Tibet and the Structural Analysis of 

Canonical Collections," JIATS 5, 2009, p. 9. 

7 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 2。 

8 甘珠爾共分為三部分：律部（’dul ba，vinaya）、經部（mdo，sūtra）、

續部（rgyud，tantra）。律部代表聲聞乘，經部代表菩薩乘，而續部則

代表金剛乘。Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” in 

Tibetan Literature: Studies in Genre, José I. Cabezón and Roger R. Jackson 

(eds), Ithaca: Snow Lion Publications, 1996, p. 79. 

9 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 72.  

10 嚴格來說，甘珠爾與丹珠爾的研究可追朔至十九世紀的 Alexander 

Csoma de Körös（1784-1842 年）和 Philippe É douard Foucaux（1811-

1894 年），但直到 1950 年代才出現足夠多的版本來進行文本對勘。十

九世紀前半時 Alexander Csoma de Körös 研究《新納塘甘珠爾》，

Philippe É douard Foucaus 研究《普曜經》（rgya cher rol pa，

Lalitavistara Sūtra），而 1950 年代時 Johannes Nobel 研究《金光明經》

（Suvarṇaprabhāsottamasūtra，the Golden Light Sutra），Frank-Richard 

Hamm 則研究說一切根本有部律《出家根本》（rab tu ‘byung ba’i 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    55 

 

 

 

gzhi）。Helmut Eimer, “Kanjur and Tanjur Studies: Present State and Future 

Tasks,” in The Many Canons of Tibetan Buddhism, Proceedings of the Ninth 

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Leiden 2000 , 

Helmut Eimer and David Germano (eds), Leiden: Brill, 2002, pp. 1-2. 

Alexander Csoma de Körös 曾在 1836-1839 年間研究過甘珠爾的律部

（‘dul ba）、般若經（sher phyin）、華嚴經（phal chen）、大寶積經

（dkon brtsegs）、經藏（mdo sde）、涅槃經（myang ‘das）和密續

（rgyud sde），以及丹珠爾（bstan ‘gyur），而這些文章收錄於：

Alexander Csoma de Körös, Tibetan Studies: Being a Reprint of the Articles 

contributed to the Journal of the Asiatic Society of Bengal and Asiatic 

researches Collected works of Alexander Csoma de Kőrös , Budapest: 

Akadémiai Kiadó, 1984。他也曾編纂藏英辭典，並將《翻譯名義大集》

（Māhavyutpatti）翻譯成英文，請參閱：Alexander Csoma de Körös, 

Tibetan-English Dictionary, Budapest: Akadémiai Kiadó, 1984，和

Alexander Csoma de Körös, Sanskrit-Tibetan-English Vocabulary: Being an 

edition and translation of Mahāvyutpatti , Budapest: Akadémiai Kiadó, 

1984。接著，Léon Feer 將 Csoma de Körös 的研究翻譯成法文，發表於：

Léon Feer, “Analyse du Kandjour, recueil des livres sacrés du Tibet,” in 

Annales du Musée Guimet II, Lyon: Imprimerie Pitrat ainé, 1881, pp. 131-

577。除了譯著外，他也進行研究，將部分甘珠爾翻譯成法文，成為第一

個翻譯甘珠爾的學者，發表於：Léon Feer, “Fragments extraits du 

Kandjour,” in Annales du Musée Guimet V, Lyon: Imprimerie Pitrat ainé, 

1883。Peter Skilling, “Fragile Palm Leaves Foundation (Transcript),” in 

Buddhist Literary Heritage Project Conference Proceedings , Alex Trisoglio 

(ed), Seattle: Khyentse Foundation, 2009, p. 24。早期概述性甘珠爾的研

究還有 Kenneth K. S. Ch’en, “The Tibetan Tripitaka,” Harvard Journal of 

Asiatic Studies 9, 2, 1946, pp. 53-62，和  Giuseppe Tucci, “Tibetan Notes. 



56    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

利的 Helmut Tauscher 為主要的研究學者。在亞洲，日本主要

有羽田野伯猷、原田覺、白館戒雲和已故學者辛嶋靜志，中

國的周潤年、扎呷、布楚和尖仁色，以及台灣的林純瑜與蘇

南望傑。Paul Harrison 歸納出三種方法來辨識出各種不同版本

間的關聯及確認其系譜。第一種方法是調查西藏史書、傳記

及各傳本的目錄，以獲得各傳本形成相關的資訊。第二種方

法是詳細調查各傳本的排列順序，以及各經典的經名。第三

種方式是採用傳統的文本校勘，來比較並記錄各別傳本之間

的差異。11這三種研究方法成為研究《藏文大藏經》的基礎。 

 由於學術界已經對《藏文大藏經》有相當程度的研究，

因此本論文僅針對下述四個問題做探討：一）甘珠爾的歷史

和組成，二）甘珠爾版本的系譜研究，三）丹珠爾歷史與系

譜研究，及四）《藏文大藏經》的研究現況與資源彙整。西

 

1. The Tibetan Tripitaka,” Harvard Journal of Asiatic Studies 12, 3/4, 1949, 

pp. 477-496. 後文頁 477-481 是針對前文做補充，其後半部分則與甘珠爾

不相關。早期民國學者包括呂澂和關德棟，他們都針對西藏的文獻做研

究，其中當然也涉獵《藏文大藏經》。呂澂的研究，請參閱：呂澂，

〈西藏佛學之文獻〉，《西藏佛學原論》，上海：商務印書館，1933

年，頁 34-56。關德棟的研究發表於 1950 年，後來收錄於：關德棟，

〈西藏的典籍〉，《現代佛教學術叢刊 77—西藏佛教教義論集—西藏佛

教專集之三》，台北：大乘文化出版社，1979 年，頁 199-226。  

11 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 80. 文

本校勘的理論，可參閱：Paul Maas, Textual Criticism, Barbara Flower 

(trans), Oxford: Clarendon Press, 1958 和 Martin L. West, Textual Criticism 

and Editorial Technique: Applicable to Greek and Latin Texts , Wiesbaden: 

Springer Fachmedien Wiesbaden, 1973. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    57 

 

 

藏的語言和文化與佛法息息相關，而《藏文大藏經》是藏傳

佛教的主要依據，因此有必要探討其翻譯歷史與組成的因

緣。由於目前有多達三十種以上甘珠爾版本及五種丹珠爾版

本，因此亟需針對其歷史與傳本的系譜做更透徹的研究。

《藏文大藏經》在台灣的研究不多，也願本文能填補此研究

的空白。 

 

二、文獻探討 

《藏文大藏經》的研究自 1980 年代開始，在西方與日本

均已有學者研究，其中 Helmut Eimer 可稱為《藏文大藏經》

研究的領頭羊，他早於 1983 年便開始研究藏文律儀的《出家

根本》（rab tu ‘byung ba’i gzhi），同年日本學者12原田覺也發

表〈チベット大蔵経〉的概述性研究，而 Paul Harrison 也於

1992 年發表關於《大樹緊那羅王所問經》（Druma-kinnara-

rāja-paripṛcchā-sūtra）的研究。然而，關於甘珠爾的歷史，是

以 Eimer 的 A Note on the History of the Tibetan Kanjur（1988

年）、Harrison 的 A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur

（1996 年）、羽田野伯猷的〈チベット大蔵経縁起 1——ナ

 
12 日本學者其實很早便開始研究甘珠爾，但礙於資料不多，起初尚不成氣

候。請參閱：矢崎正見，〈チベット大蔵経開版の経緯について〉，

《立正女子大学短期大学部研究紀要》15，1971 年，頁 57-64，和橋本

凝胤，〈簡介西藏大藏經〉，《現代佛教學術叢刊 77—西藏佛教教義論

集—西藏佛教專集之三》，1979 年，頁 167-172。 



58    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

ルタン大学門寺の先駆的事業をめぐって〉（1966）13和白館

戒雲的〈チベットにおける大蔵経（カンギュル・テンギュ

ル）開版の歴史概観——ナルタンを思い起こすメロディ

ー〉（2008 年）為主。甘珠爾與丹珠爾概述性研究有

Tauscher 的 Kanjur（2015 年）、Stanley 的 The Tibetan 

Buddhist Canon（2014 年）、扎呷的《藏文大藏經概論》

（2008 年）和布楚與尖仁色的《琉璃明鏡：藏文大藏經之源

流、特點、版本及對勘出版》（2012 年）。14甘珠爾系譜研究

則有 Skilling 的 From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan 

‘gyur,（1997 年）與辛嶋靜志的〈論《甘珠爾》的系統及其對

藏譯佛經文獻學研究的重要性〉（2014 年）。十八世紀是刻

本甘珠爾盛行的時代，其中最有研究價值的是其目錄，而

Nourse 在其博士論文 Canons in Context: A History of the 

Tibetan Buddhist Canon in the Eighteenth Century（2014 年）中

針對《卓尼甘珠爾》、《卓尼丹珠爾》和《德格甘珠爾》、

《德格丹珠爾》的目錄（dkar chag）有詳盡的敘述，而同時

代的刻本《藏文大藏經》還有北京和納塘版。最後，要提到

 
13 羽田野伯猷除了對舊納塘甘珠爾有研究，也針對《德格甘珠爾》  

（1971）和《永樂甘珠爾》（1974）寫了二篇論文，後來皆收錄在：羽田

野伯猷，《チベット・インド学集成  第二巻  チベット篇Ⅱ》，京都：

法蔵館，1987。此書針對《藏文大藏經》有很詳盡的分析與研究。  

14 除了刻本與寫本甘珠爾外，扎呷，《藏文大藏經概論》，西寧：青海人

民出版社，2008 年，頁 133-141 及布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大

藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，北京：中國藏學出版社，2012

年，頁 103-111 皆記載石刻《藏文大藏經》。  



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    59 

 

 

Matthew Kapstein 所編著的二冊 Tibetan Manuscripts and Early 

Printed Books（2024 年），其中第二冊中由 Tauscher 所寫的

第十章 Tibetan Manuscript Kanjurs 很詳盡的分析寫本甘珠爾的

歷史和版本，並將甘珠爾的發展分為前弘期、後弘期和完整

版甘珠爾的三個階段。這篇是甘珠爾研究的最新發表，不僅

詳細的介紹各版的甘珠爾，並且圖文並茂的附上許多彩色的

案例。第十九章由 Kapstein 親自寫的 The Tibetan Book in 

China 主要談及在中國所印刷的書籍，其中包括自明朝在漢地

所印的甘珠爾版本。筆者認為這二冊是研究藏文文獻的必讀

書籍。15 

除了甘珠爾與丹珠爾研究外，本文還引用漢地甘珠爾、

三大目錄16及布頓相關的研究。以《北京甘珠爾》為主的研究

有今枝由郎（1977）的 Mise au point concernant les édition 

chinoises du Kanjur et du Tanjur tibétains，Eimer 的 The Tibetan 

Kanjur Printed in China（2007 年）與林純瑜的〈藏文大藏經

漢、藏傳承述異〉17。三大目錄的研究來自 Herrmann-Pfandt 

的 The Lhan Kar ma as a Source for the History of Tantric 

 
15 由於這二冊書是 2024 年剛出版，因此台灣的圖書館皆未添購。非常感

謝李勝海老師特別推薦此套書籍，並且從美國亞馬遜網站購買後寄給筆

者，以使本文更加完整。  

16 三大目錄為《旁塘目錄》、《青浦目錄》與《丹噶目錄》，是《藏文大

藏經》的前身，亦即僅有經名而未收藏佛經，近似於收藏於此三個宮殿

的圖書目錄。Lobsang Shastri, “The Transmission of Buddhist Canonical 

Literature in Tibet,” The Tibet Journal 32, 2, 2007, p. 23. 

17 此篇論文並未發表於學術期刊，曾於網路上公開，但已搜索不到。  



60    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

Buddhism（2002 年）與 Halkias 的 Tibetan Buddhism 

Registered: A Catalogue from the Imperial Court of 'Phang Thang

（2004 年）。布頓在甘珠爾與丹珠爾中扮演關鍵的角色，相

關研究主要來自於 Ruegg 的 The Life of Bu ston Rin po che: 

with the Tibetan text of the Bu ston rNam thar（1966 年）及

Scherrer-Schaub 的 Enacting Words. A Diplomatic Analysis of 

the Imperial Decrees and their Application in the Sgra sbyor bam 

po gñis pa Tradition（2002 年）。 

綜觀所有《藏文大藏經》的研究，可以發現是以外國學

者為主，而亞洲學者在此研究的貢獻稍嫌不足，僅有中國與

日本有綜述性的研究。中國雖然已完成《中華大藏經》的藏

文校勘版，日本也擅於整理與編目18，但卻沒有進行更進一步

的經文版本對勘，實屬可惜。雖然西方學者對於《藏文大藏

經》研究已進行非常詳細的研究，但亞洲學者，尤其是華語

圈學者也可以進行同樣的研究，對個別佛經進行版本的研

究，畢竟每一部經典的系譜都可能不盡相同。 

 

三、西藏大藏經的翻譯與成型 

在西藏不用「大藏經」一詞，而用「甘珠爾」與「丹珠

爾」。甘珠爾的藏文是 bka’ ‘gyur，其中 bka’代表

「教」，’gyur 則代表「翻譯」，意為佛說部19，也就是佛說

 
18 沈衛榮、侯浩然，《文本與歷史：藏傳佛教歷史敘事的形成和漢藏佛教

研究的建構》，北京：北京大學出版社，2016 年，頁 209。 

19 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 4。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    61 

 

 

經典的譯文，包括經、律和續；丹珠爾代表註釋的翻譯（梵

śāstra，藏 bstan bcos），也就是佛經註疏和論註的譯文，包

括經律的註釋、密教儀軌等。20新譯派（gsar ma）認為甘珠爾

與丹珠爾收錄所有的印度佛經翻譯，而舊譯派（rnying ma）

則認為《寧瑪十萬續》（rnying ma’i rgyud ‘bum）21與伏藏

（gter ma，terma）22也同樣是印度的密續傳承。23「甘珠爾」

泛指任何傳自於佛陀之口的經典與經典集(Buddhavacana)，因

此適用於佛經與密續等。甘珠爾收藏許多缺乏其梵文原本的

藏文翻譯，並且以嚴謹與統一的翻譯著稱，因此特別受到佛

學研究者的重視。24甘珠爾被稱為是一套神聖的寫本佛教經典

 
20 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，《中國藏學》114，2014 年，頁 32。 

21 《寧瑪十萬續》是一套自十世紀後期逐漸成形的寧瑪派密續典集，收錄

約千部古藏文密續。關於其細節，請參考：谷有量，“Rnying ma’i rgyud 

‘bum, an Ancient Tibetan Buddhist Canon,” 《正觀》104，2023 年，頁 5-

38。 

22 伏藏據傳是蓮花生大士與早期大師所藏的密續，在未來時機成熟時被伏

藏師（gter ston）所發掘並解讀。欲更了解伏藏，請參閱：Janet Gyatso, 

“The Logic of Legitimation in the Tibetan Treasure Tradition,” History of 

Religions 33, 2, 1993, pp. 97-134. 

23 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, p. 384. 舊譯派與新

譯派是以仁欽桑布（rin chen bzang po，958-1055 年）回西藏時作為分界

點，學者普遍認為是 988 年。沈衛榮、侯浩然，《文本與歷史：藏傳佛

教歷史敘事的形成和漢藏佛教研究的建構》，2016 年，頁 189-192。 

24 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” in 

Transmission of the Tibetan Canon, Papers Presented at a Panel of the 7th 



62    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

集，始於十四世紀初期噶當派（bka’ gdams pa，Kadampa）的

納塘寺（snar thang，Narthang Monastery）。25當時擔任元仁

宗（Buyantu Khan，1285-1320 年，在位 1311-1320 年）專屬

僧人的欽蔣悲揚（mchims ’jam pa’i dbyangs，生卒不詳）26專

程到蒙古去募捐鉅額款項來完成此計畫：蒐集所有的藏文佛

經，包括經、律、密咒等，並將它們抄寫成冊。27在納塘寺堪

布迥丹日悲熱智（bcom ldan rig pa'i ral gri，漢譯簡稱「迥丹

熱智」，1227-1305 年）及其弟子欽蔣悲揚和衛巴洛色垜巴辛

格（dbus pa blo gsal rstod pa’i seng ge，漢譯簡稱「衛巴洛

色」，1270-1335 年）的主持下，率領三分之二的大藏經專家

 

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Graz 1995,  

Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1997, p. 

87. 

25 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 3 則指甘珠爾

與丹珠爾是十三世紀後半葉才出現在文獻中的概念。這是引述自 Kurtis 

R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early Tibetan Survey of 

Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of Bcom Ldan 

ral gri, Cambridge: Harvard University Press, 2009, p. 10. 

26 欽蔣悲揚原本也是迥丹日悲熱智的弟子，但某天因打扮成惡魔來嚇他的

老師，在被嚴厲訓斥後遭逐出寺院。在住進薩迦寺後，接受元仁宗的邀

請，成為其專屬僧人。欽蔣悲揚曾多次對迥丹日悲熱智送禮示好，但他

卻都無動於衷，直到某次收到一小盒的墨水後才表示滿意。之後，欽蔣

悲揚送大量的物資到納塘寺來書寫甘珠爾。Paul Harrison, “A Brief 

History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 75. 

27 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” Central 

Asiatic Journal 32, 1/2, 1988, pp. 64-65. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    63 

 

 

28抄寫經、律、密咒，並在極短的時間內29收集整理成為《舊

納塘甘珠爾》（Old Narthang Kanjur），可惜該版本已失傳。

30當時，這套甘珠爾及丹珠爾則在納塘寺僧人贈與當時最有影

 
28 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 75 . 

29 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, p. 66. 

這也是為何欽蔣悲揚需要如此大筆的捐款。一位有學問的僧人能在四個

月內手抄一冊甘珠爾，而校訂一冊則需要額外一個月的時間。一套甘珠

爾共有 111 冊，外加超過 200 冊的丹珠爾。眾多僧人都聚集在納塘寺，

而他們所需要的食宿及費用，外加紙張與墨水的開銷，可想而知所需金

額相當可觀。 

30 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 32。Helmut Eimer, “A Note on the History of the 

Tibetan Kanjur,” 1988, p. 65 則表示雖然他們有明顯的貢獻，但他們的生

卒年及個別在編輯舊納塘版中所扮演的角色並不清楚。辛嶋靜志在文章

中僅提到《舊納塘甘珠爾》，但 Helmut Eimer 提到「第一版納塘甘珠爾

及丹珠爾」（first Narthang Kanjur and Tanjur），並且是一套完整大藏經

的二個部分（Kanjur and Tanjur were two parts of a coherent canon）。由

於此版早已失傳，因此很難考證，但鑒於 Helmut Eimer 為《藏文大藏

經》的權威，故採用他的說法。Adelheid Herrmann-Pfandt, “The Lhan Kar 

ma as a Source for the History of Tantric Buddhism,” in The Many Canons of 

Tibetan Buddhism, Proceedings of the Ninth Seminar of the International 

Association for Tibetan Studies, Leiden 2000, Helmut Eimer and David 

Germano (eds), Leiden: Brill, 2002, pp. 136-138 則稱其為《舊納塘大藏

經》（Old Narthang Canon）。即便舊納塘版是最古老的甘珠爾，但就文

本考據的角度而言，並非其文本的原型。嚴格來說，其原型是在翻譯的

過程中出現的個別文本，最終被集結成冊而成為甘珠爾的一部分。



64    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

響力的各寺院而被廣為流傳。31除此之外，這些噶當派學者還

替甘珠爾和丹珠爾編寫了目錄。 

甘珠爾和丹珠爾原本同屬一套經典，但或許由於數量過

於龐大而導致它們被迥丹日悲熱智與其弟子們拆成二套獨立

的典籍。32甘珠爾在集成 30 至 40 年後經過完整的校訂。1351

年布頓仁欽珠（bu ston rin chen grub，1290-1364 年）33在拜訪

拉薩的蔡貢塘寺（tshal gung thang）時，捐了一套給此寺院。

這套修訂版的《蔡巴甘珠爾》（bka’ ‘gyur tshal pa，Tshal pa 

Kanjur）在蔡巴貢噶多傑（tshal pa kun dga' rdo rje，1309-1364

年）的監督下完成。此版甘珠爾的律部與經部經過明顯的整

理，而此整理方式被後世廣泛採納。此後的甘珠爾修改主要

針對密續部。《蔡巴甘珠爾》很有影響力，但因《舊納塘甘

珠爾》尚在流傳，並持續在江孜區被抄寫了將近四個世紀，

而《廷邦瑪甘珠爾》（bka’ ‘gyur thems spangs ma，Thems-

 

Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, pp. 71-

72. 

31 George N. Roerich, The Blue Annals (Part One), Calcutta: Royal Asiatic 

Society of Bengal, 1949, p. 338.  

32 Kurtis R. Schaeffer, The Culture of the Book in Tibet, New York: Columbia 

University Press, 2009, p. 13. Peter Skilling 稱未分割前的藏文大藏經為  

“bka’ bstan bcos”，其中文翻譯為「經論典」。Peter Skilling, “From bKa’ 

bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 1997, p. 93. 

33 關於布頓的生平，請詳見：David S. Ruegg, The Life of Bu ston Rin po 

che: with the Tibetan text of the Bu ston rNam thar , Rome: Istituto Italiano 

Per Il Medio Ed Estremo Oriente, 1966. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    65 

 

 

spangs-ma Kanjur）在 1431 年34在白居寺（dpal ‘khor chos 

sde）編成。35 

不同版本的甘珠爾收錄 750 到 1,110 部經典，但例如在北

京版與德格版中包括許多重複的經典。36西藏在前弘期（bstan 

pa snga dar，約七世紀）時僅有經錄，直到後弘期（bstan pa 

phyi dar，約十三世紀初）時才開始編纂集結《藏文大藏

經》。37西藏翻譯佛經始於前弘期，而 Paul Harrison 認為最初

翻譯過程隨意且不穩定，直到赤德松贊（khri lde srong btsan 

sad na legs，761-815 年，在位 799-815 年）即位後才逐漸好

轉。38首批經典是在七世紀中葉開始，在吞彌桑布札（Thonmi 

Sambhoṭa，七世紀）剛創造藏文字母時翻譯而成。此時執政

的松贊干布（srong btsan sgam po，617-698 年，在位 629-650

年）統一了藏域，並透過與唐朝與尼泊爾聯姻為契機將佛教

 
34 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 

1997, p. 101. 

35 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, pp. 66 -

68. Eimer 形容《廷邦瑪甘珠爾》為  “that one of authentic arrangement”。

Thems spang 字意為「不傳門外」。劉國威，〈乾隆年間所造藏文泥金寫

本《御製甘珠爾》之特色〉，《故宮文物月刊》367，2013 年，頁 71。 

36 Helmut Tauscher, “Tibetan Manuscript Kanjurs,” 2024, pp. 17, 32 n. 77 . 甘

珠爾約有 100 至 119 冊，每冊約有 250 至 500 頁。早期慕斯塘為一例

外，雖然僅存其目錄，但記載有 141 冊。 

37 劉國威，〈乾隆年間所造藏文泥金寫本《御製甘珠爾》之特色〉，2013

年，頁 68。 

38 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 73.  



66    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

傳入西藏。39如此大量的經典並非在短時間內從梵文及其他語

言翻譯成藏文並集結成冊，大部分甘珠爾的內容成型於九世

紀至十四世紀間40，而藏文佛經的翻譯期間則是從松贊干布時

代延續至五世達賴洛桑嘉措（blo sang rgya mtsho，1617-1682

年，在位 1642-1682 年）時期，長達 1065 年之久。41 

在九世紀初期赤德松贊時期才開始由王室召集印、藏學

者和譯師42，對翻譯的原則和梵、藏對應的翻譯語詞進行統一

規範，明定藏文譯語確立的程序與機制，並敕令除非獲得皇

室批准，否則不得搜集或翻譯密續。43此時所有舊的翻譯佛典

 
39 侃本，《漢藏佛經翻譯比較研究》，北京：中國藏學出版社，2008 年，

頁 15。 

40 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, p. 71. 

這期間的甘珠爾發生了些錯誤，包括拼錯字與省略的狀況。  

41 侃本，《漢藏佛經翻譯比較研究》，2008 年，頁 43。 

42 主要負責的譯師為智軍（也稱為意希德，yes shes sde，八世紀末至九世

紀初）。他制定了欽定譯語／釐定文字，統一佛經翻譯用語，並據此對

以前翻譯的經典全面進行重新翻譯與校正。辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》

的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要性〉，2014 年，頁 31。關於智

軍的生平與翻譯，請參考 Sherab Rhaldi, “Ye-Shes-sDe: Tibetan Scholar 

and Saint,” Bulletin of Tibetology 38, 1, 2002, pp. 20-36。  

43 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 3。這些翻譯

的程序與機制被記錄在《翻譯名義大集》（Mahā-vyutpatti，bye brag tu 

rtogs par byed pa chen po）及《聲明要領二卷》（sgra sbyor bam po gnyis 

pa，Two Fascicle Lexicon，也稱為《聲明要領二卷》或《翻譯名義中

集》，日文則翻為《語合二章》）中。《聲明要領二卷》主要討論官方

認可的翻譯理論，而《翻譯名義大集》是一部大型梵藏對照詞彙，共計



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    67 

 

 

 

131 頁，收錄 9,565 個佛經詞彙。侃本，《漢藏佛經翻譯比較研究》，

2008 年，頁 54。禁止翻譯密續的敕令收錄在《翻譯名義大集》與《聲

明要領二卷》中，但仍有許多較不具爭議的事部密續（bya rgyud, action 

tantra）被收錄在三大目錄中。Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist 

Canon,” 2014, p. 388. 關於《翻譯名義大集》和《聲明要領二卷》的細

節，請參閱：西沢史仁，〈吐蕃王朝大蔵経編纂事業考(1)：『二巻本訳

語釈』と『翻訳名義大集』〉，《Acta Tibetica et Buddhica》10，2017

年，頁 83-141。《聲明要領二卷》中敕令的英文翻譯，請參考：Kurtis 

R. Schaeffer, Matthew T. Kapstein and Gray Tuttle (eds), Sources of Tibetan 

Tradition, New York: Columbia University Press, 2013, pp. 72-76。辛嶋靜

志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要性〉，

2014 年，頁 31 誤將赤德松贊（761-815 年）寫成赤松德贊（742-797

年），但考量赤松德贊在八世紀末便駕崩，因此九世紀初的藏王只能是

赤德松贊。Georgios T. Halkias, “Tibetan Buddhism Registered: A 

Catalogue from the Imperial Court of 'Phang Thang,” The Eastern Buddhist 

36, 1/2, 2004, p. 50 中提到第三個已佚失的《翻譯名義小集》 (bye brag tu 

rtogs byed chung ngu，Alpavyutpatti/Svalpavyutpatti)。《翻譯名義大

集》、《聲明要領二卷》和《翻譯名義小集》分別於 763 年、783 年和

814 年發布的三次釐定文字規則，來協助精確將梵文翻譯成藏文。

Cristina Scherrer-Schaub, “Enacting Words. A Diplomatic Analysis of the 

Imperial Decrees and their Application in the Sgra sbyor bam po gñis pa 

Tradition,” Journal of the International Association of Buddhist Studies 25, 

1-2, 2002, pp. 314-316 也提到三次釐定文字，年代也一樣，但是先後順序

為《翻譯名義小集》、《聲明要領二卷》和《翻譯名義大集》，而《翻

譯名義小集》後來融入後面二次文字釐定規則而不再單獨流傳。此文也

特別針對《聲明要領二卷》做深入分析。關於三次釐定文字，請參考：

周潤年，〈藏文《大藏經》的特色及其價值〉，2010 年，頁 92。若欲參



68    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

被完整校訂，同時又翻譯一批新的經典，並被詳實紀錄在

《旁塘目錄》44（’phang thang ma）和《丹噶目錄》（ldan kar 

 

考《旁塘目錄》和《聲明要領二卷》的手稿圖檔與藏文原文，請參閱：

西藏博物館編，《旁塘目錄、聲明要領二卷》，北京：民族出版社，

2003 年。此書已絕版，但可自 BDRC 網站搜尋 W26008 下載目錄及部分

電子檔。《翻譯名義大集》的校勘本請參考：Yumiko Ishihama and 

Yoichi Fukuda (eds), A New Critical Edition of the Mahāvyutpatti: Sanskrit-

Tibetan-Mongolian Dictionary of Buddhist Terminology , Tokyo: The Toyo 

Bunko, 1989，《聲明要領二卷》的校勘本請參考： Ishikawa, Mie (ed), A 

Critical Edition of the sGra sbyor bam po gnyis pa: An Old and Basic 

Commentary on the Mahāvyutpatti, Tokyo: The Toyo Bunko, 1990. 

44 《丹噶目錄》全名為《丹噶宮中所譯一切經目錄》（pho brang stod 

thang ldan dkar gyi chos ‘gyur ro cog gi dkar chag），收藏在《德格丹珠

爾》的「雜部」之內，編號 4364，跋署：拜則、南喀寧寶等編。本目錄

共收錄 670 多部經論，分 27 大類。其分類詳見：王堯，《王堯藏學文集

5——藏漢文化雙向交流·藏傳佛教研究》，2012 年，頁 256-257。扎

呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 54 指共收錄 724 部經論，而

Adelheid Herrmann-Pfandt, “The Lhan Kar ma as a Source for the History of 

Tantric Buddhism,” 2002, p. 135 則稱有 735 部經論。這或許牽涉到不同版

本的《丹噶目錄》所導致的差異，在後人不斷增加經論而使目錄逐漸擴

編。此論點在 Georgios T. Halkias 的線上演講中，他提到這現象出現在

《旁塘目錄》，因為在吐蕃王朝滅亡後的目錄傳本抄錄了許多之前被禁

止的密續翻譯。同理可證，《丹噶目錄》也應在吐蕃王朝滅亡後持續被

傳抄並增錄，導致其所收錄的文本不斷增加。可惜的是前述學者沒有進

一步研究這些《丹噶目錄》是屬於哪一年的版本，因此還需要再進一步

確認。Georgios T. Halkias，The Goodman Lectures 25: Notes on the 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    69 

 

 

ma）中。45朗達瑪（glang dar ma，799-842 年，在位 838-842

年）被刺殺身亡後，因為內戰迫使所有宗教與教育活動都停

止。46 

 

Earliest Tibetan Buddhist Canons｜Khyentse Foundation 影片：

https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w，2024/2/24。 

45 根據 Helmut Tauscher, “Manuscript En Route,” in Cultural Flows across the 

Western Himalaya, Vienna: Austrian Academy of Sciences Press, 2015, p. 

372，《旁塘目錄》與《丹噶目錄》於九世紀初編輯而成。Peter Skilling, 

“From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 1997, p. 100 將這些

目錄稱為 bka’ bstan bcos，也就是「圖書目錄」（library catalogues）。

在前弘期時仍有《青浦目錄》（mchims phu ma），但此目錄已佚失。

《旁塘目錄》、《丹噶目錄》和《青浦目錄》統稱為「三大目錄」。三

大目錄分別以其譯場所在的宮殿取名而成。這些譯場將已譯出的經論仔

細登錄並編入目錄，以防止與其他譯場重複。王堯，《王堯藏學文集

5——藏漢文化雙向交流·藏傳佛教研究》，2012 年，頁 255-256。根據

Georgios T. Halkias 在其線上演講中提到，此三大目錄為官方認證的目

錄，並且都保存在各自宮殿的圖書館內，但其他非官方目錄與藏書必然

存在，同時也應有非官方與地下的翻譯活動。Georgios T. Halkias，The 

Goodman Lectures 25: Notes on the Earliest Tibetan Buddhist Canons｜

Khyentse Foundation 影片：

https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w，2024/2/24。關於三大目

錄及多版甘珠爾與丹珠爾目錄的研究，請參考：A. I. Vostrikov, Tibetan 

Historical Literature, Harish Chandra Gupta (trans), London: Routledge 

Curzon Press, 1971, pp. 205-215. 

46 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, p. 71.  

https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w
https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w


70    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

吐蕃王朝在 842 年瓦解後，佛教典籍一部分佚失，但也

有些在地方首領支持下得以保存並繼續傳抄。47到後弘期，隨

著在西藏西部建立的古格普蘭王朝（Guge-Purang），並且在

益希沃（ye shes ‘od，947-1024 年）和降曲沃（byang chub 

‘od，984-1078 年）的資助下，其首都托林（Tholing）成為佛

經學習與翻譯的重鎮。48他們派了二十七名青年去印度學習佛

法，但僅有著名譯師仁欽桑布和俄·雷必喜饒（rngog legs pa’i 

shes rab，十一世紀）二人倖存，而他們回到西藏後邀請印度

班智達一起來翻譯大量佛經。49在此階段的翻譯重點為密續，

而前弘期所翻譯的經典則持續在藏地傳抄與流傳。50 

 甘珠爾與丹珠爾的概念出現在十三世紀後半葉的文獻中

51，而甘珠爾與丹珠爾分開則始於《舊納塘甘珠爾》成型的時

 
47 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 3。 

48 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, p. 107. 

49 Jampa Samten, “Origins of the Tibetan Canon with Special Reference to the 

Tshal-pa Kanjur (1347-1349),” in Buddhism and Science, Seoul: Dongguk 

University, 1987, p. 764. 

50 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 74.  

51 Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early Tibetan 

Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of 

Bcom Ldan ral gri, Cambridge: Harvard University Press, 2009, p. 10. 雖然

甘珠爾與丹珠爾的概念在十三世紀後半葉便出現，但實際的經典卻直到

十四世紀才形成，因此它們早期的意義尚不明確。Amolgi 認為上述作者

所認為的甘珠爾與丹珠爾的概念在十三世紀尚不明確，其用法也並非指

《藏文大藏經》的佛典翻譯。一直到 1320 年代後才由布頓開始正式使用

甘珠爾為 bka’ ’gyur ro ’tshal/cog 的縮寫，而丹珠爾則為 bstan bcos ’gyur 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    71 

 

 

代。52其雛形可追朔至前弘期的三大目錄53，但也可能參考了

漢文大藏經的排序。54在早期時，不同種類的經典，如般若

部、華嚴部、涅槃部及寶積部，是分開流傳的。之後，較短

的經典被集結成冊，而每個寺院應該都有其客製化的經典集

（mdo mang）。到了後期，這些經典集成為甘珠爾佛經部的

 

ro ’tshal/cog 的縮寫，分別指《藏文大藏經》的正藏與副藏。Orna 

Almogi, “The Old sNar thang Tibetan Buddhist Canon Revisited, with 

Special Reference to dBus pa blo gsal’s bsTan ’gyur Catalogue,” Revue 

d’Etudes Tibétaines 58, 2021, pp. 168-178. 

52 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 1997, 

p. 100. 

53 詳見註 44。布頓認為《丹噶目錄》最舊，再來是《青浦目錄》，最新的

則是《旁塘目錄》。Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, 

An Early Tibetan Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan 

gyi nyi ‘od of Bcom Ldan ral gri, 2009, p. 55. 今日的甘珠爾與丹珠爾幾乎

包含了所有三大目錄在前弘期時所翻譯的文本，除了一些密續因為不符

合赤德松贊標準的密宗修行文本被排除在外（這些修行被藏王視為危險

的，因此在三大目錄中沒有任何無上瑜伽的密續翻譯，但卻以《寧瑪十

萬續》的形式持續流傳）。Adelheid Herrmann-Pfandt, “The Lhan Kar ma 

as a Source for the History of Tantric Buddhism,” 2002, pp. 138, 143-144. 

此文也針對《丹噶目錄》做了許多深入的分析。《旁塘目錄》的分析，

請詳見：Georgios T. Halkias, “Tibetan Buddhism Registered: A Catalogue 

from the Imperial Court of 'Phang Thang,” 2004, pp. 46-105。A. I. 

Vostrikov, Tibetan Historical Literature, 1971, p. 206 也提到除了三大目錄

外也可能存在其他目錄，但目前尚未發現。  

54 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 74.  



72    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

一部分。因此，早期的每個寺院應該都有不同的經典集，特

別是某傳承的密續只會出現在其傳承體系的寺院中。正因為

如此，各寺院的經典收藏在一方面具有其獨特性，另一方面

則缺乏系統性和完整性，而最完整的收藏則在大型寺院中。55

到十四世紀初期，西藏在蒙古的統治下，政治環境穩定、物

資充足，故所收藏的佛典到達一定的數量，集成的時機也比

較成熟，這些條件促使甘珠爾和丹珠爾的成型。56在十四世紀

前，薩迦三祖札巴堅贊（grags pa rgyal mtshan，1147-1216

年）和八思巴洛追堅贊（‘phags pa blo gros rgyal mtshan，

1235-1280 年）均曾編寫過續典目錄。57 

 
55 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 

1997, pp. 97-99. 作者是根據某些甘珠爾佛經部的某幾冊在頭、尾部分有

目錄而下此結論。 

56 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 4。Peter 

Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 1997, p. 99 

提到十二世紀後由於回教侵略印度並摧毀佛教後，源自印度的佛經便減

少許多，而這或許也是促成甘珠爾與丹珠爾成型的原因之一。Phillip 

Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, pp. 390-391 則認為重視經論

的薩迦派在 1264 到 1350 年間在得到蒙古支持下統治西藏後，藉此來排

除來源不明的舊譯密續，僅收錄翻譯來自印度的經典。  

57 這兩位薩迦派祖師所編輯之續典目錄是後來《羌薩塘甘珠爾》編排的依

據，而《舊納塘甘珠爾》的續典部分與八思巴續典目錄的編排方式相

同。Helmut Eimer, “A Source for the First Narthang Kanjur: Two Early Sa 

skya pa Catalogues of the Tantras,” in Transmission of the Tibetan Canon, 

Papers Presented at a Panel of the 7th Seminar of the International 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    73 

 

 

十四世紀初主要在噶當派為首的新譯派譯師以納塘寺為

譯場，在迥丹日悲熱智及其弟子們的率領下，迅速地收集整

理成今已失傳的《舊納塘甘珠爾》。1351 年布頓在到蔡貢塘

寺之前，花了很長的時間對甘珠爾進行校訂，並奉獻給此

寺。《蔡巴甘珠爾》的律部與經部經過大規模的整理，而此

整理方式被後世所接受並廣泛運用。1431 年《廷邦瑪甘珠

爾》以《舊納塘甘珠爾》為底本被書寫出來。西藏在前弘期

時翻譯佛經較隨意且不穩定，直到赤德松贊時翻譯用詞才逐

漸統一與規範化。《藏文大藏經》的翻譯過程是從九世紀至

十四世紀。前弘期時僅有甘珠爾原型的三大目錄，後來由於

吐蕃王朝的瓦解而迫使宗教活動都停止。直到後弘期的古格

普蘭王朝時派仁欽桑布和俄·雷必喜饒等人去印度請班智達回

藏地才再次翻譯大量佛經，並以密續為翻譯重點。後來形成

了《舊納塘甘珠爾》，並且分別以刻本《蔡巴甘珠爾》與寫

本《廷邦瑪甘珠爾》的形式流傳至藏地全域，其中《蔡巴甘

珠爾》流傳至漢地。 

 

四、甘珠爾的系譜簡述 

 

Association for Tibetan Studies, Gray 1995 , Vienna: Verlag der 

Ö sterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1997, pp. 11, 17. 



74    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

甘珠爾有四種主要系統58：《蔡巴甘珠爾》（東部系統或

木刻版系統）59、《廷邦瑪甘珠爾》（西部系統或寫本版系

 
58 欲了解各系統的甘珠爾版本，可參考：辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系

統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要性〉，2014 年，頁 31-37 和周潤

年，〈藏文《大藏經》的特色及其價值〉，2010 年，頁 82-86。 

59《蔡巴甘珠爾》在 1351 年於衛區（漢語稱前藏）的蔡貢塘寺完成，主要

涵蓋在漢地、康區及衛區的甘珠爾系統。此系統包括《北京甘珠爾》

（Q）、《麗江甘珠爾》或《羌薩塘甘珠爾》（J）及《卓尼甘珠爾》

（C）。Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: 

A Reconnaissance Report,” in Tibetan Studies: Proceedings of the 6th 

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Fagernes 1992, 

Volume 1, Oslo: The Institute for Comparative Research in Human Culture, 

1994, p. 295. 此系統由於大部分（除《柏林寫本甘珠爾》與《龍藏經》

外）皆是木刻版，因此也稱木刻版系統（參考註 102）。辛嶋靜志，

〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要性〉，2014

年，頁 32、35 誤將《柏林寫本甘珠爾》與《龍藏經》認為是刻本甘珠

爾。欲了解各《蔡巴甘珠爾》版本，請參考：Jampa Samten, “Origins of 

the Tibetan Canon with Special Reference to the Tshal-pa Kanjur (1347-

1349),” 1987, pp. 775-780. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    75 

 

 

統）60、混合系統61、地方或獨立系統。62除此之外，也有介於

目錄與甘珠爾間的原始甘珠爾（proto-Kanjur）63，更有許多藏

文敦煌殘卷。甘珠爾與丹珠爾屬於開放性聖典（open 

canon），因此沒有二套是完全相同的，而編者可持續修改其

內容與排序。64有學者認為二大系統的甘珠爾皆源自《舊納塘

 
60《廷邦瑪甘珠爾》則代表在藏區（漢語稱後藏）與喜馬拉雅邊境的西藏

文化範圍。此系統包括《倫敦甘珠爾》（L）、《朵宮甘珠爾》（S）、

《東京甘珠爾》（T）和《烏蘭巴托甘珠爾》（U）。Paul Harrison, “In 

Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A Reconnaissance Report,” 

1994, p. 295. 此系統由於大多為寫本，因此也稱寫本系統。辛嶋靜志，

〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要性〉，2014

年，頁 32。 

61 混合系統包括《德格甘珠爾》（D）、《納塘甘珠爾》（N）和《拉薩

甘珠爾》（H）。混合系統將過去獨立的系統合併，也使得版本狀況變

得更複雜。Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ 

‘gyur: A Reconnaissance Report,” 1994, p. 295. 

62 雖然早期稱《蔡巴甘珠爾》為東部系統和《廷邦瑪甘珠爾》為西部系統

符合當時的地理狀態，但隨著越來越多甘珠爾被發掘，此分類已不適

用，而這些俗稱也應被捨棄。Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to 

bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 1997, p. 103.  

63 Helmut Tauscher, Catalogue of the Gondhla Proto-Kanjur, Vienna: 

Universität Wien, 2008, pp. xi-xxi. 原始甘珠爾試圖將所有佛經集結成

冊，但尚未進行任何編輯與分類。其中《岡德拉原始甘珠爾》

（Gondhla）是最完整的（共計有 36 冊與 365 部經，其中包括異譯本，

因此總計收藏 397 種文本），其他較零散的版本則包括托林

（Tholing）、塔波（Tabo）與浦塔（Phukthar）。 

64 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, p. 383. 



76    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

甘珠爾》，但也有學者認為只有《蔡巴甘珠爾》以其為文本

原型，而《舊納塘甘珠爾》僅為概念原型。65無論如何，《舊

納塘甘珠爾》的重要性不言而喻，而其佛經部是根據超過十

二個寺院的藏書而編纂，其密續部也統整超過五種版本，並

根據薩迦三祖札巴堅贊、八思巴和迥丹日悲熱智所編寫的續

藏目錄編排，而其律部則根據納塘寺方丈南開扎巴（nam 

mkha’ grags pa，任職於 1250-1289 年）所收集的手寫本，並

與其他寺的律部文本做對照。迥丹日悲熱智與其弟子們先從

納塘寺所藏經典開始著手並整理出目錄66，再根據所缺少的經

典進行搜尋，也由於同時有超過二個團隊，導致常出現異譯

本。67由此可知，《舊納塘甘珠爾》代表著從許多藏地寺院藏

書中所收集的經典，以及數世紀在許多佛寺的收藏與編目活

 
65 請參考註 30。 

66 迥丹日悲熱智主持納塘寺編纂三種佛典目錄，即是《廣法莊嚴日光目

錄》（bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi 'od）、《花飾：廣法莊嚴目錄》和

《佛典目錄》。交巴草，〈文獻與文學：元代藏文大藏經《廣法莊嚴日

光目錄》的編纂方法及文獻價值〉，《世界文學研究》10，1，2022

年，頁 78-85。其中，《廣法莊嚴日光目錄》的研究已在 Kurtis R. 

Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early Tibetan Survey of 

Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of Bcom Ldan 

ral gri, 2009 一書中彙整目錄並做詳細研究。  

67 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, pp . 77-78. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    77 

 

 

動的結晶。嚴格來說，《舊納塘甘珠爾》因未經完整的編輯

而無法稱為一個正式版本，僅能稱為一個經論集。68 

既然《舊納塘甘珠爾》是個未經加工的經論集，便有再

編輯的必要，而《蔡巴甘珠爾》的成型便是此編輯過程的結

果。1347 到 1351 年在蔡貢塘寺完成的《蔡巴甘珠爾》69，是

根據三套《舊納塘甘珠爾》為底本編輯而成，由蔡巴貢噶多

傑等編纂，並請布頓校訂70，再由蔡巴貢噶多傑自己編寫稱為

《白史》71（deb ther dkar po, The White Annals）的目錄。72第

 
68 Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A 

Reconnaissance Report,” 1994, pp. 297-298. 

69 《麗江甘珠爾》有完整抄錄《蔡巴甘珠爾》中經部、續部和律部的跋，

可了解文本來源與製作過程。其中一部分被翻譯成英文，請參照： Jampa 

Samten, “Notes on the Lithang Edition of the Tibetan bKa’- ‘gyur,” The Tibet 

Journal 12, 3, Jeremy Russell (trans), 1987, pp. 21-27。1351 年布頓出現在

蔡貢塘寺的《蔡巴甘珠爾》開光典禮中。Helmut Eimer, “Kanjur and 

Tanjur Studies: Present State and Future Tasks,” 2002, p. 8, n. 42 . 

70 布頓在編輯《蔡巴甘珠爾》中所扮演的角色仍不是很清楚。Helmut 

Eimer, “Kanjur and Tanjur Studies: Present State and Future Tasks,” 2002, p. 

5. 

71 Jampa Samten, “Notes on the Lithang Edition of the Tibetan bKa’- ‘gyur,” 

1987, p. 20. 更敦群培（dge 'dun chos 'phel，1903-1951）也曾以同樣書名

著一本未完成的西藏史書，切勿與此目錄混淆。  

72 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 32。根據 Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der 

Kuijp, An Early Tibetan Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa 



78    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

一階段是修正梵、藏文，包括將梵文經題及藏文用詞經《翻

譯名義大集》確認無誤後，再消除方言用詞、口語用詞、古

老術語和古老拼法。第二階段是經過初步確認（snga 

zhus），也就是三次與《舊納塘甘珠爾》確認，來進一步發現

錯誤與疏漏處。第三階段是用高級材料謄抄經典，而第四階

段則是進行最後確認（phyi zhus）。除了上述的四個步驟外，

編者也重新編列文本的順序，將一些經典從經部移至續部，

有些甚至被移出甘珠爾至丹珠爾，也新增三冊的舊密續

（rnying rgyud）。73這整個過程歷時二年（1347 到 1349

年），而《蔡巴甘珠爾》是將《舊納塘甘珠爾》進行一個編

輯的版本，包括標準化梵、藏用詞和重新排列文本，但並沒

有將異譯本剔除。74之後，噶瑪噶舉紅帽系活佛第四世夏瑪巴

京俄·卻吉札巴（spyan snga chos kyi grags pa，1453-1524 年）

和名譯師管·宣奴貝（‘gos gzhon nu dpal，1392-1481 年）等對

 

rgyan gyi nyi ‘od of Bcom Ldan ral gri, 2009, p. 33，蔡巴貢噶多傑是 1348

年在他父親的葬禮上開始此計畫。 

73 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 78.  

74 Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A 

Reconnaissance Report,” 1994, pp. 298-299. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    79 

 

 

《蔡巴甘珠爾》進行校訂75，而他們可能在此階段將異譯本剔

除。76 

《廷邦瑪甘珠爾》據說是札西旺秋（bkra shis dbang 

phyug，生卒不詳）於 1431 年對《舊納塘甘珠爾》做了修訂

而成。77整套甘珠爾共計有 111 冊，並且沒有舊密續部。78根

據研究，《廷邦瑪甘珠爾》比《蔡巴甘珠爾》更接近《舊納

塘甘珠爾》的編排方式，因此有學者認為它更忠實地重現了

最原始的版本，但它還是在頌歌（strota）與本生（jātaka）的

部分有顯著差異，因此也不能稱為完全忠實的版本。在進行

 
75 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 31。白館戒雲著，伴真一朗譯，〈チベットにおける

大蔵経（カンギュル・テンギュル）開版の歴史概観——ナルタンを思

い起こすメロディー〉，《真宗総合研究所研究紀要》27，2010 年，頁

58 提及《蔡巴甘珠爾》的校訂者也包括釋迦堅贊（sha kya rgyal 

mtshan，生卒不詳）、噶瑪巴七世秋扎嘉措（chos grags rgya mtsho，

1454-1506 年）及噶瑪巴八世彌覺多吉（mi bskyod rdo rje，1507-1554

年）等諸多學者。 

76 Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A 

Reconnaissance Report,” 1994, p. 299. 此甘珠爾為已佚失的《秦瓦達孜甘

珠爾》，也是《麗江甘珠爾》的底本。Helmut Eimer, “The Tibetan 

Kanjur Printed in China,” Zentral-Asiatische Studien 36, 2007, p. 41. 

77 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 32。Eimer 也提到札西旺秋有稍微編輯（ lightly 

edited）《廷邦瑪甘珠爾》。Paul Harrison, “In Search of the Source of the 

Tibetan bKa’ ‘gyur: A Reconnaissance Report,” 1994, p. 302. 

78 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 80.  



80    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

文本對勘研究（text-critical research）後，發現《廷邦瑪甘珠

爾》與《蔡巴甘珠爾》有顯著的差異，也因此能斷定二者非

源自於同一個出處。要如何解釋這些差異呢？Paul Harrison 提

出一個權宜假說（working hypothesis）：如果《舊納塘甘珠

爾》和《廷邦瑪甘珠爾》中間出現一個中介版本的甘珠爾

（取名為《夏魯甘珠爾》），並重新排序文本，做重大編輯

工作，再將異譯本剔除或校對新寫本，這問題便得到合理的

解釋。最有可能執行此任務的莫屬於布頓79，因為他曾對丹珠

爾進行大規模的編輯，也因此可以合理假設他也曾對甘珠爾

進行同樣的工作。五世達賴阿旺羅桑嘉措（nag dbang blo 

bzang rgya mtsho，1617-1682 年）時期曾大量抄寫《廷邦瑪甘

 
79 如前所述，布頓也曾對《蔡巴甘珠爾》進行校訂，但這不妨礙他針對

《廷邦瑪甘珠爾》做更全面和完整的校訂與編輯的權宜假設。David S. 

Ruegg, The Life of Bu ston Rin po che: with the Tibetan text of the Bu ston 

rNam thar, 1966, p. 30, n. 1 提到布頓參與編輯此二版甘珠爾，但其中

《廷邦瑪甘珠爾》與他所著的《布頓佛教史》的書目不吻合，因此其目

錄可能是由悲吉祥（thugs rje dpal，十四世紀譯者）所整理。此目錄在

A. I. Vostrikov, Tibetan Historical Literature, 1971, p. 27 中曾提及。布頓

在 1322 年完成的著作《布頓佛教史》末尾所附的大藏經目錄是現存最早

的大藏經目錄之一，在梵藏佛典翻譯、藏文大藏經史以及藏文目錄史上

佔有重要位置。東主才讓，〈藏文《大藏經》版本述略〉，《青海民族

研究》11，2，2000 年，頁 83。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    81 

 

 

珠爾》80以祈求國家平安與達賴喇嘛長壽。81在 1671 年根據蒙

古傳統將布頓私人的版本送給第一世哲布尊丹巴羅桑丹貝堅

贊呼圖克圖（Khutuktu blo bzang bstan pa’i rgyal mthan，1635-

1723 年）。為何選擇贈送《廷邦瑪甘珠爾》而非《蔡巴甘珠

爾》呢？布頓的編輯活動可能給予此版本更高的評價。在德

格（sde dge）與烏爾嘎（Urga）甘珠爾的目錄中宣稱布頓曾

對《廷邦瑪甘珠爾》進行編輯。雖然在《青史》（deb ther 

sngon po）中僅提到布頓編輯過丹珠爾，但在他的傳記中卻記

載他曾編輯過甘珠爾。在律部的 Kṣudrakara-vastu 與 Uttara-

garantha，及般若部的某部經跋中都有提到布頓進行編輯的活

動。基於上述幾點論證，布頓很有可能對《舊納塘甘珠爾》

進行了大規模的編輯82，而如果此假設屬實，便可以解釋為何

 
80 Paul Harrison, Druma-kinnara-rāja-paripṛcchā-sūtra: a Critical Edition of 

the Tibetan Text, Tokyo: The International Institute of Buddhist Studies, 

1992, p. xviii. 據說抄寫超過 100 套甘珠爾。 

81 Jampa Samten, “Origins of the Tibetan Canon with Special Reference to the 

Tshal-pa Kanjur (1347-1349),” 1987, p. 774. 

81 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 74.  

82 布頓主要面對的問題是確認經典是否真正翻譯自梵文，而他也剔除《舊

納塘甘珠爾》中疑似偽造的經典，並將 272 部真實但被排除在甘珠爾外

的經典加入其中。由於布頓避免談論這些《舊納塘甘珠爾》中的疑偽

經，因此無法得知其數量。然而作者並未明言布頓是在為《蔡巴甘珠

爾》或《廷邦瑪甘珠爾》所做的編輯，因此無從確認。Adelheid 

Herrmann-Pfandt, “A First Schedule for the Revision of the Old Narthang - 

Bu ston’s Chos kyi rnam grangs dkar chag ,” in Pasadikadanam: Festschrift 



82    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

《廷邦瑪甘珠爾》和《蔡巴甘珠爾》有如此大的差異。83雖然

此假設很合理，但畢竟僅是一個假設，仍必須進行更多研究

才能獲得證實。在流通上，《蔡巴甘珠爾》由於大部分屬於

刻印本，在數量上遠多於全是寫本的《廷邦瑪甘珠爾》。因

此，目前大部分的甘珠爾都屬於《蔡巴甘珠爾》系統。84 

混合系統是根據一系統為底本，但也參考另一系統做修

正，因此同時具備二系統的特性。85在英文中用

“contamination”代表使原本純正的版本受到另一版本污染之

意，也用“conflate”表示異文融合。這種狀況使得系譜難以判

定。86《德格甘珠爾》是公認品質最好的版本87，是以《蔡巴

 

für Bhikkhu Pasadika, Marburg: Indica et Tibetica Verlag, 2009, pp. 245, 

251, 255. 

83 Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A 

Reconnaissance Report,” 1994, pp. 301-302, 304-305, 307. 

84 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, p. 108. 

85 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, p. 108. 

86 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 82 . 

87 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 90, n. 

49. 這是由於其高品質的編輯，包括標準的文法，很少無法判讀或出現

錯誤。然而，從版本學的角度，卻因為受到污染而不受好評。關於《德

格甘珠爾》的內容及其印刷成本，請參考：Kurtis R. Schaeffer, The 

Culture of the Book in Tibet, 2009, pp. 151-160. 關於《德格甘珠爾》曾經

歷的二次增補研究，請參閱：Yoshiro Imaeda, “Note sur le Kanjur de 

Derge,” in Tantric and Taoist Studies in Honour of R. A. Stein Vol 1, Michel 

Strickmann (ed), Bruxelles: Institut Belge des Hautes É tudes Chinoises, 

1981, pp. 227-236。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    83 

 

 

甘珠爾》的《麗江甘珠爾》為底本，並參考《廷邦瑪甘珠

爾》的《拉宗甘珠爾》（lho rdzong）做部分修訂所完成的。

在康區德格土司登巴澤仁（bstan pa tshe ring，1678-1739 年）

贊助下，在 1733 年歷時五年完成，共計 103 函。88《新納塘

甘珠爾》則是最特別的混合版本，因為雖然受到二種系統的

影響，但卻沒有異文合併的現象，也就是每個經文都源自於

單一系統。89其他較有名的混合版為十三世達賴喇嘛（1876-

1933 年）敕命刻印的《拉薩甘珠爾》。90混合系統由於受到不

同來源的污染，因此一般在判斷系譜做文本對勘時，不建議

當作底本使用，否則在判讀上較容易出現錯誤。然而，如果

僅是為了發現各文本間的差異時做校勘本（critical edition）則

無仿，例如《藏文大藏經對勘本》便是以德格版為底本。 

獨立系統是在偏遠地方所編輯的手寫甘珠爾，而不是大

寺院所統整。獨立系統版本包括《巴塘甘珠爾》（Bathang）

 
88 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 36。 

89 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 82. 目

前研究顯示其律部源自於《廷邦瑪甘珠爾》，而經部則源自於《蔡巴甘

珠爾》。續部的來源尚無定論，而其文本排列方式則遵循《蔡巴甘珠

爾》。其目錄請參閱：Lokesh Chandra, Catalogue of the Narthang Kanjur, 

New Delhi: International Academy of Indian Culture, 1983. 

90 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 36。其目錄請參閱：Lokesh Chandra, Catalogue of the 

Lhasa Kanjur, New Delhi: International Academy of Indian Culture, 1983.  



84    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

91、《烏金林甘珠爾》（O rgyan gling，也被稱為《達望甘珠

爾》（Tawang））92、《浦札甘珠爾》（Phug brag）93及早期

慕斯塘（Early Mustang）94，及近年在拉達克發現的《荷米甘

珠爾》（Hemis）及《巴果甘珠爾》（Basgo）等。95它們的文

 
91 其目錄請參閱：Helmut Eimer, A Catalogue of the Kanjur Fragment from 

Bathang Kept in the Newark Museum, Vienna: Arbeitskreis Für Tibetische 

und Buddhistische Studien Universität Wien, 2012. 

92 Jampa Samten, “Notes on the bKa’-‘gyur of O-rgyan-gling, the Family 

Temple of the Sixth Dalai Lama (1683-1706),” in Tibetan Studies: 

Proceedings of the 6th Seminar of the International Association for Tibetan 

Studies, Fagernes 1992, Volume 1, Oslo: The Institute for Comparative 

Research in Human Culture, 1994, pp. 393-402. 

93 其目錄請參閱：Helmut Eimer, Location List for the Texts in the Microfiche 

Edition of the Phug Brag Kanjur: Compiled from the Microfiche Edition and 

Jampa Samten's Descriptive Catalogue, Tokyo: International Institute for 

Buddhist Studies, 1992. 

94 Helmut Taushcer and Bruno Lainé, “The ‘Early Mustang Kanjur’ and its 

Descendents,” in Tibet in Dialogue with its Neighbours: History, Culture and 

Art of Central and Western Tibet, 8th to 15th Century, Vienna: Arbeitskreis 

für Tibetische und Buddhistische Studie, 2015, pp. 463-481. 其目錄請參

閱：Helmut Eimer, The Early Mustang Catalogue, Vienna: Arbeitskreis fiir 

Tibetische und Buddhistische Studien Universität Wien, 1999.  

95 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 8。其他新的

獨立系統包括在尼泊爾慕斯塘（Mustang）所發現的 Namgyel 版本和在

多波（Dölpo）發現的 Nesar 版本。Helmut Tauscher, “Tibetan Manuscript 

Kanjurs,” 2024, p. 19. 隨著在拉達克和尼泊爾的慕斯塘和多波不斷發現關

聯性極高的新獨立版本，學者也在思考是否有必要建立一個新的「慕斯



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    85 

 

 

本獨立於主要二大系統，也不同於其他獨立系統，並有獨特

的文本與排序方式（尤其在其經部及續部中尤為明顯96），並

且僅以寫本形式存在。97這些特別的文本不見於其他系統，屬

於不同的版本或翻譯，也可能源自同一經典不同梵文原本的

翻譯。偶爾也同時保存同本異譯的各版本，而其原始資料也

可能早於二大系統。98例如，《烏金林甘珠爾》和《浦札甘珠

爾》中收錄有四個被列入《丹噶目錄》中，卻不見於主流甘

珠爾中，也因此逐漸被忽視的文本。99然而，由於身處偏遠地

方，當地的抄手沒有如大寺院般經過正規的編輯過程，也因

此較容易產生次等的文本品質。在異讀（variant readings）和

誤抄（scribal errors）的情形增加下，也導致獨立系統文本的

品質堪憂。100獨立系統成為甘珠爾研究的關鍵，因為自十三

 

塘系統」。Markus Viehbeck, “From Sūtra Collections to Kanjurs: Tracing a 

Network of Buddhist Canonical Literature across the Western and Central 

Himalayas,” Revue d’Etudes Tibétaines 54, 2020, pp. 242-243. 

96 Helmut Eimer, A Catalogue of the Kanjur Fragment from Bathang Kept in 

the Newark Museum, 2012, p. xxi. 

97 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon,” 2014, p. 393. 

98 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, p. 109. 

99 Jampa Samten, “Notes on the bKa’-‘gyur of O-rgyan-gling, the Family 

Temple of the Sixth Dalai Lama (1683-1706),” 1994, p. 398. 

100 Helmut Eimer, A Catalogue of the Kanjur Fragment from Bathang Kept in 

the Newark Museum, 2012, p. xxii.  



86    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

至十四世紀起其宗教文本種類更多元，也更值得研究，但由

於資料取得較困難，因此僅有少數專家有機會接觸。101 

 在中國漫長的歷史當中，共有明、清朝四位皇帝對甘珠

爾產生興趣，他們分別為明朝的永樂皇帝（1360-1424 年，在

位 1403-1424 年）和萬曆皇帝（1563-1620 年，在位 1573-

1620 年），及清朝的康熙皇帝（1654-1722 年，在位 1662-

1722 年）和乾隆皇帝（1711-1796 年，在位 1736-1796 年）。

他們不約而同地對藏傳佛教產生興趣，更動用國家的資源與

金錢來投入《藏文大藏經》的編校與刊印。正因如此，才有

一系統是除《龍藏經》外皆以刊印形式的《藏文大藏經》，

學術界稱之為《北京甘珠爾》。在這幾套御印甘珠爾中，台

灣的故宮所收藏的《龍藏經》是康熙幼年期間由於孝莊太皇

太后的提議下以金泥書寫方式完成的甘珠爾，也是漢地甘珠

爾中唯一的寫本，可見其獨特與尊貴之處。102明、清朝皇帝為

 
101 Helmut Taushcer and Bruno Lainé, “The ‘Early Mustang Kanjur’ and its 

Descendents,” 2015, p. 463. 

102 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 1。然而

Helmut Eimer, “The Tibetan Kanjur Printed in China,” 2007, p. 40 提到寫本

北京甘珠爾除了 1669-1670 年完成的《龍藏經》外，還有一收藏在柏林

國立圖書館的 1680 年的寫本甘珠爾，在此稱之為《柏林寫本甘珠爾》。

這二版寫本甘珠爾也較其他北京版刻本甘珠爾有更多抄寫錯誤。Helmut 

Eimer, “Observations Made in the Study of Tibetan Xylographs,” in Tibetan 

Printing: Comparison, Continuities, and Change , Hildegard Diemberger, 

Franz-Karl Ehrhard and Peter Kornicki (eds), Leiden: Brill, 2016, p. 452.

《柏林寫本甘珠爾》是根據《萬曆甘珠爾》，而《龍藏經》則是根據



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    87 

 

 

何會贊助印刷藏文大藏經呢？這涵蓋了信仰成分與政治動

機，但也顯現漢地皇室的長期統治。103 

第一部刻本甘珠爾在漢地編纂，由永樂皇帝於 1410 年所

發行，俗稱《永樂甘珠爾》，而北京為其發源地。104此時漢地

的印刷術被藏人沿用至二十世紀，特別是用來印刷更多甘珠

爾。第一版《北京甘珠爾》是以硃砂墨刻印，而硃砂的藏文 

mtshal 則與其原版蔡巴甘珠爾的發音相近。另一版《北京甘

珠爾》在萬曆年間 1606 年以黑墨刻印。由於經年不斷地印

 

《景泰甘珠爾》，皆源自於明朝的刻本甘珠爾。Helmut Tauscher, 

“Tibetan Manuscript Kanjurs,” 2024, p. 18.  

103 Matthew T. Kapstein, “The Tibetan Book in China,” in Tibetan Manuscripts 

and Early Printed Books Vol II, Matthew T. Kapstein (ed), Ithaca and 

London: Cornell University Press, 2024, pp. 161-162. 明、清皇室確實有人

信仰藏傳佛教，但也可藉由甘珠爾來使蒙藏貴人留下深刻印象，更能鞏

固中國君主在動盪的邊疆地區的權威。 

104 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, pp. 

68-69. 明朝在 1421 年前是以南京為首都，雖然在文獻中曾出現南京甘

珠爾的記載，但在史料中尚未發現，也因此無法判斷南京甘珠爾與北京

甘珠爾之間的關係。Helmut Eimer, “The Tibetan Kanjur Printed in China,” 

2007, p. 43 則表示明成祖永樂皇帝受封為燕王，於 1380 年就藩北平府，

並在取得政權後於 1409 年正式決定遷都至北京。根據題詞顯示，《永樂

甘珠爾》於法源寺刻印。劉國威，〈乾隆年間所造藏文泥金寫本《御製

甘珠爾》之特色〉，2013 年，頁 71 提到永樂皇帝於 1410 年取得一部

《蔡巴甘珠爾》，並下令在南京開雕。  



88    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

刷，當《永樂甘珠爾》的經版受到耗損時，新刻板以舊刻板

為樣本而複製出來。在此狀況下也進行些小修正。105 

當十四世紀初的藏經木板因超過 250 年的使用而磨損

後，取而代之的是在康熙年間 1684/92 年一套新的藏經木板，

但是由於刊刻的問題而產生許多新的錯誤。之後北京版甘珠

爾的康熙年間 1700 年、1717/1720 年及乾隆年間 1737 年、

1765 年106的版本是根據第二版的木板所產生。這些木板直至

1881 年後，仍然在印刷新的甘珠爾。107存於日本大谷大學圖

 
105 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 81.  

106 此版本的《北京甘珠爾》新增由三世章嘉若必多吉（ lcang skya rol pa’o 

rdo rje，1717-1786 年）從中文所翻譯的《大佛頂首楞嚴經》。根據寺本

婉雅，〈西蔵文大佛頂首楞厳経に就て〉，《仏教研究》3，3，1922

年，頁 76 指出，本經文於乾隆二十四年至二十八年（1759-1763 年，原

文誤寫為 1759-1762 年）間翻譯完成。然而根據 Alexander von Staël-

Holstein, “The Emperor Ch'ien-Lung and the Larger Śüraṃgamasūtra,” 

Harvard Journal of Asiatic Studies 1, 1, 1936, pp. 136-146，是於乾隆十七

年至二十八年（1752-1763 年）間翻譯完成，而此經在朗達瑪滅佛前也曾

被翻譯為藏文，但後來軼失。根據孔令偉，〈《楞嚴咒》與《大白傘蓋

陀羅尼經》在乾隆《大藏全咒》中的交會——兼論乾嘉漢學之風的「虜

學」背景〉，《漢藏佛學研究——文本、人物、圖像和歷史》，北京：

中國藏學出版社，2013 年，頁 645，引述〈翻譯四體楞嚴經序〉的翻譯

年限為後者，故採用之。  

107 Helmut Eimer, “The Tibetan Kanjur Printed in China,” 2007, p. 55 表示學

者 Eugen Pander 當時在北京，聽說因乾旱之故，光緒皇帝（1871-1908

年，統治 1875-1908 年）特准清洗甘珠爾木板，喇嘛們藉此機會印了四

套甘珠爾，而旱象也在不久後順利解除。  



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    89 

 

 

書館的甘珠爾是在 1717/1720 年間刻印的北京版，而巴黎國會

圖書館收藏的甘珠爾則是 1737 年刻印的北京版。108 

整體而言，《北京甘珠爾》的文本是根據蔡巴貢噶多傑

所準備的《蔡巴甘珠爾》，再經過一些校訂，特別是針對

1717/1720 年的版本。109《麗江甘珠爾》或許是其校訂本的出

處。110《北京甘珠爾》系列共計有至少七種刻本版與二種寫本

版，而這麼多不同版本也顯示這些皇帝所掌握的權勢和他們

對藏傳佛教的尊重。111西藏地區的首部刻本甘珠爾則是 1608

年麗江土司於麗江所開雕的《麗江甘珠爾》，也是以《蔡巴

甘珠爾》為底本。112這版本是以已佚失的《秦瓦達孜寫本》為

底本113，並成為《德格甘珠爾》和《卓尼甘珠爾》的底本。114

 
108 東主才讓，〈藏文《大藏經》版本述略〉，2000 年，頁 83。 
109 蒙文甘珠爾也在此期間首次被印刷出版。Helmut Eimer, “A Note on the 

History of the Tibetan Kanjur,” 1988, p. 69. 

110 Helmut Eimer, “A Note on the History of the Tibetan Kanjur,” 1988, pp. 

69-70.  

111 Helmut Eimer, “The Tibetan Kanjur Printed in China,” 2007, pp. 55 -56. 

112 劉國威，〈乾隆年間所造藏文泥金寫本《御製甘珠爾》之特色〉，2013

年，頁 71。關於《麗江甘珠爾》的細節，可參考：Jampa Samten, “Notes 

on the Lithang Edition of the Tibetan bKa’- ‘gyur,” 1987, pp. 17-40，和今枝

由郎著，耿升譯，〈麗江版的藏文《甘珠爾》〉，《國外藏學研究譯文

集（第五輯）》，拉薩：西藏人民出版社，1989 年，頁 277-291。 

113 Helmut Eimer, A Catalogue of the Kanjur Fragment from Bathang Kept in 

the Newark Museum, 2012, p. xix. 

114 Paul Harrison, Druma-kinnara-rāja-paripṛcchā-sūtra: a Critical Edition of 

the Tibetan Text, 1992, p. xvii. 



90    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

刻本甘珠爾的出現並沒有完全取代寫本甘珠爾的地位，因為

在信徒眼中，寫本文本較有價值且更為尊貴。115 

甘珠爾共分四種系統，其中《蔡巴甘珠爾》版本傳承普

遍以木刻版型式流傳，《廷邦瑪甘珠爾》版本傳承為寫本型

式，混合系統是根據一系統為底本但同時參考另一個系統做

修正，而獨立系統為偏遠地方所編輯的手寫甘珠爾。在漢地

也因四位明、清朝皇帝贊助印刷甘珠爾，而此系統是以《蔡

巴甘珠爾》為底本的《北京甘珠爾》。除四種系統外，還有

原始甘珠爾，此為介於目錄與甘珠爾間的原始甘珠爾。學術

界對於《蔡巴甘珠爾》與《廷邦瑪甘珠爾》是否皆源自於

《舊納塘甘珠爾》尚無定論，但 Paul Harrison 提出一理論，

認為《舊納塘甘珠爾》和《廷邦瑪甘珠爾》間有出現一中介

版的《夏魯甘珠爾》，推論是由布頓進行重新排序和編輯的

工作，並將異譯本剔除和校對新寫本。無論二大系統間差異

的原因為何，獨立系統已逐漸成為甘珠爾研究中的新重點，

雖然其寫本品質較為低劣，但是卻常收錄不見於二大系統的

異譯本。 

 

五、丹珠爾的歷史與系譜研究  

丹珠爾的藏文是 bstan ‘gyur，其中 bstan 是論述的意思，

‘gyur 是翻譯的意思，意為論疏部，其中包括較多哲學、文

學、藝術、語言、邏輯、天文、曆算、醫藥、工藝與建築等

 
115 Helmut Eimer, “The Tibetan Kanjur Printed in China,” 2007, p. 40 中舉

例，認為從寫本文本的祈願比從刻本文本的多十倍的功德。  



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    91 

 

 

典籍。116一般來說，西藏學者的論註，除了少數八、九世紀前

弘期大師所著的論述外，都沒有收錄在丹珠爾內。117現存共有

五版丹珠爾118，分別為《納塘丹珠爾》（Narthang Tanjur）、

《德格丹珠爾》（Derge Tanjur）、《北京丹珠爾》（Beijing 

Tanjur）、《卓尼丹珠爾》（Cone Tanjur）和《甘丹丹珠爾》

（Ganden Tanjur，也稱為《金字丹珠爾》或 gser bris ma）

119，其中前四版都是木刻版並有其相對應的甘珠爾版本，而

《甘丹丹珠爾》是唯一的寫本版。120另外有二版未完成的丹珠

爾：《烏爾嘎丹珠爾》（Urga Tanjur）與《瓦拉丹珠爾》

（Wara Tanjur）。其細節如下： 

 

表一、現存丹珠爾與相對應的甘珠爾  

 
116 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 4。 

117 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, p. 383. 根據布楚、

尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，

2012 年，頁 161，僅 30 部論著來自前期藏族學者，其餘 4,809 部皆來自

以梵文、尼泊爾、漢地等文字譯成藏文的論著，這是根據《藏文大藏經

對勘本總目錄》的經文統計。其餘藏族學者的著作都收藏在「文集／全

集」（gsung ‘bum）中，其中以密勒日巴（1040-1123 年）、薩迦班智達

（1182-1251 年）和宗喀巴（1357-1419 年）的最有名。 

118 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 4-5 指丹珠爾寫本曾多達十

二版，但除《甘丹丹珠爾》外皆已不存，而刻本則同為四版。布楚、尖

仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，

2012 年，頁 75 則指曾有十一版。  

119 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 2。 

120 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, p. 393. 



92    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

刻本名稱 內容及

形式  

刊刻年代 刊刻地點 主持人 

甘丹版 寫本 

丹珠爾 

1733-1741

年 

日光壇121 頗羅鼐 

郡王 

納塘版 刻本 

丹珠爾 

刻本 

甘珠爾 

1741-1742

年 

1730-1732

年122 

後藏 

納塘寺 

頗羅鼐 

郡王 

北京版 刻本 

丹珠爾 

刻本 

甘珠爾 

1724-1742

年123 

北京 

嵩祝寺 

康熙、 

雍正、 

乾隆皇帝 

 
121 Shin’ichiro Miyake, “On the Date of the Original Manuscript of the Golden 

Manuscript Tenjur in Ganden Monastery,”《真宗総合研究所研究紀要》13, 

1996, pp. 13-16. 在拉薩的業巴寺附近。 

122 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 

1997, p. 100. 

123 Peter Skilling, “A Brief Guide to the Golden Tanjur,” 1991, p. 138 指該丹

珠爾應完成於 1724 年，但又在註 1 寫該年份不確定。作者是引述自

Claus Vogel 的 Vāgbhaṭa's Aṣṭāṅgahṛdayasaṃhitā 一書，而原作者利用文

本比對方式，認為應晚於 1742 年完成的納塘版，但卻仍將其寫成 1724

年完成。根據 Claus Vogel, Vāgbhaṭa's Aṣṭāṅgahṛdayasaṃhitā: The First 

Five Chapters of Its Tibetan Version, Weisbaden: Steiner, 1965, p. 32, n. 2，

不可能如 Kenneth K. S. Ch’en 所指的 1724 年完成，而是如 Berthold 

Laufer 所指的 1742 年，在《納塘丹珠爾》完成後才完成。  



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    93 

 

 

1684-1692

年124 

德格版 刻本 

丹珠爾 

刻本 

甘珠爾 

1737-1744

年 

1728-1733

年125 

康藏 

德格 

登巴才仁

土司 

卓尼版 刻本 

丹珠爾 

刻本 

甘珠爾 

1753-1772

年 

1721-1731

年126 

安多 

卓尼寺 

瑪索貢布 

登松才仁

土司 

（資料來源：彙整自王堯（2012），《王堯藏學文集 5》，頁

264，及布楚、尖仁色（2012），《琉璃明鏡：藏文大藏經之

源流、特點、版本及對勘出版》，頁 103） 

 

 1320年迥丹日悲熱智與其弟子在搜集衛、藏、阿里等地

的所有甘珠爾與丹珠爾後進行校訂，編列次序，編成納塘寺

的《甘珠爾、丹珠爾目錄》。衛巴洛色垜巴辛格將所搜集的

甘珠爾與丹珠爾根據前述所編目錄為基礎而編輯成《舊納塘

甘珠爾》，這是首次將甘珠爾與丹珠爾編在一起。衛巴洛色

 
124 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 

1997, p. 107. 

125 辛嶋靜志，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛經文獻學研究的重要

性〉，2014 年，頁 36。 

126 Peter Skilling, “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur and bsTan ‘gyur,” 

1997, p. 100. 



94    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

垜巴辛格根據其丹珠爾部分編寫成《納塘丹珠爾目錄》，共

計有154冊127與2,350件文本。128第一部獨立的丹珠爾為第九任

蔡巴萬戶長蔡巴貢噶多傑的資助下，召集格西更登仁欽為主

的眾多有識之士，於1323年完成。此丹珠爾參照《舊納塘甘

珠爾》等編寫而成，由格西更登仁欽撰寫《丹珠爾目錄諸珍

寶聚》，共241冊並收錄2,843件文本，暫稱之為《蔡巴丹珠

爾》。1291334年夏魯寺寺主古相貢噶鄧朱（sku zhang kun dga’ 

don grub）招請布頓編輯《舊納塘甘珠爾》收錄的丹珠爾部分

130，並稱之為《夏魯丹珠爾》。布頓為此丹珠爾擔任主校並在

1335年編寫目錄《丹珠爾目錄如意寶鬘》（bstan ’gyur gyi 

dkar chag yid bzhin nor bu dbang gi rgyal po’i phreng ba），其

 
127 Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early Tibetan 

Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of 

Bcom Ldan ral gri, 2013, p. 10 指僅有 104 冊。 

128 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 66-67。 

129 布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出

版》，2012 年，頁 69-70。此書誤將蔡巴貢噶多傑寫成蔡巴木蘭多吉。

此版丹珠爾較少為人知，僅於此書與 Schaeffer and van der Kujip 的書中

有記載。Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early 

Tibetan Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi 

‘od of Bcom Ldan ral gri, 2009, p. 35 中提到這是衛區的第一版丹珠爾。  

130 另有一說是夏魯寺寺主古相貢噶鄧朱遵照布頓之命才開始進行《夏魯丹

珠爾》的編製。布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特

點、版本及對勘出版》，2012 年，頁 71。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    95 

 

 

中包含文本目錄及作者譯跋。131在遍尋所有的丹珠爾後新增千

篇註釋，並將異譯本刪除，共收錄3,392件文本。由於布頓特

別重視《丹噶目錄》，故將它收錄在此版丹珠爾中。132目前所

有丹珠爾傳本皆是以《夏魯丹珠爾》為基礎編輯而成133，共計

有196冊。134此寫本的繕寫僅用四個多月，是工期最短的丹珠

爾寫本。135雖然迥丹日悲熱智和布頓採用不同的編輯原則，但

大致上都被接受，而最後仍以布頓的編輯方式為最終定調。136 

 
131 布頓為丹珠爾的編者寫了一封在編輯時該注意的信，請詳見：Kurtis R. 

Schaeffer, “A Letter to the Editors of the Buddhist Canon in the Fourteenth -

Century Tibet: The Yig mkhan rnams la gdams pa of Bu ston Rin chen grub,” 

Journal of the American Oriental Society  124, 2, 2004, pp. 265-281. 

132 Kurtis R. Schaeffer and Leonard W. J. van der Kuijp, An Early Tibetan 

Survey of Buddhist Literature: the Bstan pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of 

Bcom Ldan ral gri, 2009, p. 56. 

133 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉，頁 4。 

134 根據白館戒雲著，伴真一朗譯，〈チベットにおける大蔵経（カンギュ

ル・テンギュル）開版の歴史概観——ナルタンを思い起こすメロディ

ー〉，2010 年，頁 77-78，《夏魯丹珠爾》有 124 冊，但扎呷，《藏文

大藏經概論》，2008 年，頁 68 指出 124 冊為誤傳，實際上有 196 冊。 

135 布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出

版》，2012 年，頁 71。 

136 迥丹日悲熱智不認同《時輪金剛密續》（Kalachakra Tantra），也因此

將其密續排除在甘珠爾與丹珠爾之外，但他認為《秘密藏密續》

（Guhyagarbha Tantra）是真正的密續。布頓則完全相反，他偏愛時輪金

剛密續而厭惡舊譯密續，也因此將《時輪金剛密續》納入《藏文大藏

經》中，並剔除《秘密藏密續》等舊譯密續。E. Gene Smith, Among 



96    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

丹珠爾由於版本較少，因此其系譜僅有二種：三版源自

於已佚失的十七世紀中的《秦瓦達孜丹珠爾》（phying ba stag 

rtse bstan ‘gyur，Chingbay Taktse Tanjur）系統137，包括《北

京丹珠爾》、《納塘丹珠爾》及《甘丹丹珠爾》，另外二版

則屬於《德格丹珠爾》系統及其產物《卓尼丹珠爾》。138《秦

瓦達孜丹珠爾》139是 1688 年第司140桑結嘉措（1653-1705 年，

sde sris sangs rgyas rgya mtsho，Sangye Gyatso）根據布頓經二

次增訂的《夏魯丹珠爾》為底本，目前已佚失，而刻本《北

京丹珠爾》與《納塘丹珠爾》皆以《秦瓦達孜丹珠爾》為底

 

Tibetan Texts: History and Literature of the Himalayan Plateau , Kurtis R. 

Schaeffer (ed), Somerville: Wisdom Publications, 2001, p. 313, n. 556.  

137 此丹珠爾也被稱為《瓊結丹珠爾》（’phyong rgyas bstan ‘gyur），是由

五世達賴喇嘛的偉大遠祖 Hor Rdo rje tshe brtan（生年不詳-1498 年）的

命令下所準備，他曾為帕竹王朝札巴迥乃（grags pa ‘byung gnas，1414-

1450 年，在位 1432-1445 年）效勞。此版丹珠爾共計 234 冊，並涵蓋布

頓之後所翻譯的文本。E. Gene Smith, Among Tibetan Texts: History and 

Literature of the Himalayan Plateau, 2001, p. 313, n. 553. 

138 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon,” 2014, p. 393. 

139 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 69 稱此版本為《第司丹珠

爾》，因為是由第司桑結嘉措主持。此丹珠爾是在搜集哲蚌、色拉、大

昭寺、瓊結等地之寫本和布頓所譯論典編寫而成。雖然跋中說其著者為

五世達賴喇嘛，但實際上應是桑結嘉措，因為此時五世達賴喇嘛已經圓

寂，只是秘不發喪。 

140 「第司」（sde sris）為職稱稱謂，也譯為第悉、第斯，義同第巴。根據

《藏漢大辭典》為「地方行政官的音譯。舊時，在西藏政教合一的制度

下，代表法王管理政務主」。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    97 

 

 

本。此版本共計 224 冊，並比布頓的原始版本多了二百多件

文本。141俗稱《金字丹珠爾》的《甘丹丹珠爾》應屬於 1724

年《北京丹珠爾》的產物。另一方面，《德格丹珠爾》是根

據數個寫本編輯而成，其中大部分源自《夏魯丹珠爾》，卻

保持著早期的傳統：雖然在數量上從 209 冊增加到 214 冊，

但是卻比《北京丹珠爾》與《納塘丹珠爾》收錄更少經典。

《卓尼丹珠爾》僅有 209 冊，並未收錄《德格丹珠爾》新增

的部分。142 

由於四種刻本丹珠爾已有許多研究，故在此不多贅述，

僅就《甘丹丹珠爾》做介紹。143《甘丹丹珠爾》是現存唯一的

寫本丹珠爾，是由 1728 至 1747 年統治西藏衛（dbus，義為中

央）區的米旺144頗羅鼐（mi dbang pho lha bsod nams, 1689-

 
141 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 69 及布楚、尖仁色，《琉璃

明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，2012 年，頁 73

二書皆指該版丹珠爾有 225 冊，比原本增加 780 件文本，共計 4,209 件

文本。 

142 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 2016, p. 91, n. 

55. 

143 蘇南望傑，〈《藏文大藏經》探析〉，《西藏宗教與文化學術研討會論

文集》，台北：蒙藏委員會，2014 年，頁 93-96、扎呷，《藏文大藏經

概論》，2008 年，頁 71-78 及布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經

之源流、特點、版本及對勘出版》，2012 年，頁 98-103 中皆有此四版丹

珠爾刻印本的詳細介紹。 

144 「米旺」（mi dbang）係尊稱，義為人王。《藏漢大辭典》解釋為「王

公、人主、國王」。 



98    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

1747 年）委託製作，也因此某些書籍145稱之為《頗羅鼐丹珠

爾》。146《甘丹丹珠爾》於 1733-1741 年間寫造147，共 225 冊

並收錄 3,971 件文本148，與同樣由頗羅鼐贊助的《納塘丹珠

爾》的數量皆相同。149此版丹珠爾總計花費 5,125 錢的黃金與

1,000 錢的銀子，相當於 18,621 銀涼（dngul srang，銀錢的計

算單位），並獻給郡王剛過世的母親，也為他自己及妻、子

祈求長壽和證得佛果。150《甘丹丹珠爾》分為三部：讚頌部

（bstod tshogs，1-64，1 冊）、秘密疏部（rgyud ‘grel，65-

3,182，87 冊）及經疏部（mdo ‘grel，3,183-3,970，136

冊）。151西藏在「文革」（1966-1976 年）期間，由於甘丹寺

遭到摧毀，因此《甘丹丹珠爾》被收藏於北京的民族文化宮

中，直到 1988 年在十世班禪確吉堅贊（chos kyi rgyal 

mtshan，1938-1989 年）的要求下才回到重建的甘丹寺中的丹

 
145 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 70-71 及布楚、尖仁色，

《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，2012 年，

頁 74。 

146 Peter Skilling, “A Brief Guide to the Golden Tanjur,” 1991, p. 138.  

147 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 70。 

148 三宅伸一郎著，陶芸靜譯，〈關於甘丹寺收藏的金汁寫本《丹珠

爾》〉，《西藏民族大學學報》40，3，2019 年，頁 69。 

149 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 70。 

150 Peter Skilling, “A Brief Guide to the Golden Tanjur,” 1991, p. 138. 

151 三宅伸一郎，〈關於甘丹寺收藏的金汁寫本《丹珠爾》〉，2019 年，

頁 69。關於《甘丹丹珠爾》的編目分類與細節在 Peter Skilling, “A Brief 

Guide to the Golden Tanjur,” 1991, pp. 140-145 有探討。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    99 

 

 

珠爾神殿（bstan ‘gyur hla khang）中供奉。152此版丹珠爾的影

印版，由中國民族文化宮整理，1988 年天津古籍出版社裝訂

成 100 冊的圖書出版153，可惜其品質堪憂，但所幸字跡尚屬清

晰可辨，有利於研究使用。154 

 丹珠爾無論是其存在版本數或學術研究量都不及甘珠

爾，因為文本數量龐大且並非佛說部經典，因此資助者認為

其功德不如甘珠爾。丹珠爾共有五種版本，其中四版為木刻

版且有其相對應的甘珠爾（參見表一），而《甘丹丹珠爾》

則是唯一的寫本。此版本是由頗羅鼐委託製作，故也稱為

《頗羅鼐丹珠爾》。 

 

六、《藏文大藏經》的研究現況與資源彙整 

對學者而言，不同版本的甘珠爾被視為一系列能窺探西

藏佛教歷史發展的視窗，而這些蘊藏深意的佛經得以被自由

的使用。對於西藏人而言，佛經除了學術用途外，更具備助

人解脫的功能，而一整套的甘珠爾更是重要的力量泉源。155甘

珠爾的版本研究深具意義，但在做文本校勘的同時，最好是

基於歷史、社會與政治背景，才能掌握這些甘珠爾如何形成

 
152 三宅伸一郎，〈關於甘丹寺收藏的金汁寫本《丹珠爾》〉，2019 年，

頁 71-72。 

153 三宅伸一郎，〈關於甘丹寺收藏的金汁寫本《丹珠爾》〉，2019 年，

頁 69。 

154 Peter Skilling, “A Brief Guide to the Golden Tanjur,” 1991, p. 139. 

155 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, pp. 84 -

85. 



100    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

與被運用。甘珠爾的形成脫離不了其背後的政治目的，出資

者常是為了取得名望、權力與領導權，更甚於其宗教與學術

價值。因此，所有甘珠爾都是在有權勢的西藏（與漢地）領

袖的命令下而成，而學術的準確性並非首要目標。這也能解

釋為何甘珠爾在十四世紀形成後也正好是西藏歷史上最動盪

的年代，因人們在取得世俗權力後更覬覦宗教的威望。156 

過往的甘珠爾研究受限於龐大的文本使得資料不易取

得，但在不斷推出最新版目錄與資料庫的同時，縮微膠片和

數位化也讓研究更加方便。157可搜尋的線上學術資料庫包括

Buddhist Digital Resource Center（簡稱 BDRC）和 Adarshah，

及大谷大學、維也納大學、維吉尼亞大學及哥倫比亞大學

等。若要針對敦煌藏文殘卷做研究，也可參考「國際敦煌項

目網站」（International Dunhuang Project），供搜尋並下載敦

煌殘卷。這些資料庫更計劃將不同語言的佛經以一個大目錄

連結在一起，其中所涵蓋的語言包括：巴利文、梵文、中

文、藏文和蒙文的佛經。這個大目錄將彼此連結不同的佛典

語言，更能查詢所有現存的當代佛經翻譯（以英文為主）。

隨著時代的進步，《藏文大藏經》收藏可能更大，甚至被納

入一個全球的佛教大藏經（global Buddhist canon）中。158在

翻譯方面，「八萬四千·佛典傳譯」致力於將《德格甘珠爾》

 
156 Paul Harrison, “In Search of the Source of the Tibetan bKa’ ‘gyur: A 

Reconnaissance Report,” 1994, p. 309.  

157 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, pp. 109-110. 

158 Phillip Stanley, “The Tibetan Buddhist Canon ,” 2014, p. 405. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    101 

 

 

翻譯成英文159，而「圓滿法藏」則將其翻譯成中文160。「圓滿

法藏」計畫原本是 2014 年欽哲基金會與法鼓山簽約，啟動

「藏傳佛典漢譯暨翻譯人才培訓計畫」161，透過法鼓文理學院

與法光佛學研究所共同翻譯佛典。此合作計畫在 2020 年結束

162，並於 2022 年下半年開始由欽哲基金會獨自培訓譯者與安

排翻譯進度163。 

 

以下列出研究甘珠爾與丹珠爾的諸多網站： 

 

 
159 Helmut Tauscher, “Kanjur,” 2015, p. 110.  

160 「八萬四千·佛典傳譯」與「圓滿法藏」皆由欽哲基金會負責，以期能

完整保存佛陀的教言。八萬四千·佛典傳譯計畫在 2010 年於美國成立，

目前已翻譯部分甘珠爾並出版約 30%，而丹珠爾則完成 10%。圓滿法藏

成立於 2019 年，企圖翻譯全部缺乏漢譯本的甘珠爾與丹珠爾經典。雖然

得益於網路的便利，但在沒有政府統籌的狀況下，要整合一個長期的翻

譯計畫是需要克服許多問題。中上淳貴，〈チベット大蔵経の現代語翻

訳運動の潮流——「84000」と「円満法蔵・仏典漢訳」の事例をもと

に〉，《印度學佛敎學硏究》70，2，2022 年，頁 147-151。 

161 宗薩欽哲＋法鼓山漢譯藏傳佛典，https://www.merit-

times.com/NewsPage.aspx?unid=339952，2024/2/21。 

162 藏傳佛典漢譯與人才培育計畫，https://www.dila-

languagetranslationcenter.org/translations，2024/2/21。 

163 圓滿法藏•佛典漢譯，https://www.ymfz.org/，2024/2/21。關於圓滿法藏

的最新發展，請參閱報導：欣慈，〈薪火相傳的佛典漢譯計畫〉，《慧

炬雜誌》639，2023 年，頁 13-17。 

https://www.merit-times.com/NewsPage.aspx?unid=339952
https://www.merit-times.com/NewsPage.aspx?unid=339952
https://www.dila-languagetranslationcenter.org/translations
https://www.dila-languagetranslationcenter.org/translations
https://www.ymfz.org/


102    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

表二、《藏文大藏經》研究網站164 

 網站  網址  

1 BDRC https://www.bdrc.io/ 

2 Adarshah https://adarshah.org/zh/kangyur/ 

3 Sakya 

Research 

Center 

https://sakyaresearch.org/blogs/20?l=tib  

4 佛教藏經

目錄數位

資料庫 

https://jinglu.cbeta.org/tibet.htm  

5 哥倫比亞

大學 

http://databases.aibs.columbia.edu/ 

6 大谷大學 https://web.otani.ac.jp/cri/twrpe/peking/ 

7 維也納大

學 

http://www.rkts.org/ 

8 維吉尼亞

大學 

https://www.thlib.org/encyclopedias/literary/can

ons/ 

9 國際敦煌

項目

（IDP） 

https://idp.bl.uk/ 

 
164 網站 1-3 是連結到各版甘珠爾和丹珠爾的網站。網站 4-6 可搜尋關鍵字

來找藏經的位置。網站 7 功能多元，可搜尋、連結等 BDRC、也可線上

觀看。網站 8 有各版目錄。網站 9 可觀看和下載敦煌殘卷。網站 10-11

則介紹現在的《藏文大藏經》翻譯成中英文的計畫及目前翻譯成果。  

https://www.bdrc.io/
https://adarshah.org/zh/kangyur/
https://sakyaresearch.org/blogs/20?l=tib
https://jinglu.cbeta.org/tibet.htm
http://databases.aibs.columbia.edu/
https://web.otani.ac.jp/cri/twrpe/peking/
http://www.rkts.org/
https://www.thlib.org/encyclopedias/literary/canons/
https://www.thlib.org/encyclopedias/literary/canons/
https://idp.bl.uk/


   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    103 

 

 

10 圓滿法藏 https://www.ymfz.org/ 

11 八萬四

千·佛典

傳譯 

https://84000.co/ 

（資料來源：作者自行彙整） 

 

 《藏文大藏經》的版本目錄是國際藏學研究的重要工具

書，從 1950 年代開始，許多藏學家對版本目錄進行深入且系

統性的研究，並發表許多學術論文。包括丹麥、荷蘭、捷

克、德國、義大利、美國、法國及日本等地的學者，其中以

日本尤為突出，進行系統的研究和編纂目錄、索引等工作。165 

 

 

下面整理出主要的甘珠爾目錄： 

 

表三、甘珠爾目錄 

1 

《柏林寫本甘珠爾》 Hermann Beckh 1914 

Verzeichnis der Tibetischen Handschriften der Königlichen 

Bibliothek zu Berlin 

2 

《大谷甘珠爾》 大谷大學圖書館 1930 

《大谷大學圖書館藏西藏大藏經甘殊爾勘同目錄》（北

京、納塘、德格） 

3 《東京甘珠爾》 斎藤光純 1977 年 

 
165 東主才讓，〈藏文《大藏經》版本述略〉，2000 年，頁 85。 

https://www.ymfz.org/
https://84000.co/


104    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

〈河口慧海師将来東洋文庫所蔵写本チベット大蔵経調

査備忘〉，《大正大学研究紀要 仏教学部・文学部》

63，頁 406-305 

4 

《烏爾嘎甘珠爾》 Geza Bethlenfalvy 1980 

A Catalogue of the Urga Kanjur 

 in the Prof. Raghuvira Collection 

5 

《麗江甘珠爾》 

（也稱《理塘甘珠

爾》） 

Yoshiro Imaeda 1982/1984 

Catalogue du Kanjur Tibetain  

de l'Edition de 'Jang sa-tham (2 vols) 

6 
《納塘甘珠爾》 Lokesh Chandra 1983 

Catalogue of the Narthang Kanjur 

7 
《拉薩甘珠爾》 Lokesh Chandra 1983 

Catalogue of the Lhasa Kanjur 

8 

《朵宮甘珠爾》 Tadeusz Skorupski 1985 

A Catalogue of the Stog Palace Kanjur 

 

9 
《德格甘珠爾》 宇井伯寿 1988 

《德格版西藏大藏經總目錄》166 

 
166 為了方便漢語使用者查詢，黃顯銘將德格版未漢譯的 4,057 部經文補

齊，補充 512 部漢譯佛書，並查出其梵譯漢的譯者及其譯經時代。請參

閱：黃顯銘編譯，隆蓮法師審查，《藏漢對照西藏大藏經總目錄》，西

寧：青海人民出版社，1993 年。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    105 

 

 

10 

《浦札甘珠爾》 Helmut Eimer 1992 

Location List for the Texts in the Microfiche Edition of the  

Phug Brag Kanjur 

 

11 

《倫敦甘珠爾》 

（也稱《協噶甘珠

爾》） 

Ulrich Pagel 

Säan Gaffney 

1996 

Location List to the Texts in the Microfiche Edition of the 

‘Sel Dkar (London) Manuscript  

Bka’ ‘gyur 

 

12 

《納塘與拉薩甘珠爾》 Universität Bonn 1998 

The Brief Catalogues to the 

 Narthang and the Lhasa Kanjurs167 

13 
《早期慕斯塘》 Helmut Eimer 1999 

The Early Mustang Catalogue 

14 

《岡德拉原始甘珠爾》 Helmut Tauscher 2008 

Catalogue of the Gondhla Proto-Kanjur 

 

 
167 雖然 Lokesh Chandra 在 1983 年已經出版《納塘甘珠爾》與《拉薩甘珠

爾》的目錄，Helmut Eimer 仍然率領五位波恩大學（Bonn University）

的同仁整理這套新的目錄。由於此二版甘珠爾相關性很高，因此彙整成

一本目錄出版。Franz-Karl Ehrhard, “Book Reviews: The Brief Catalogues 

to the Narthang and the Lhasa Kanjur, and The Early Mustang Kanjur 

Catalogue,” Indo-Iranian Journal 44, 2, 2001, p. 175. 



106    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

15 

《巴塘甘珠爾》 Helmut Eimer 2012 

A Catalogue of the Kanjur Fragment from Bathang Kept in 

the Newark Museum 

 

16 

《烏蘭巴托甘珠爾》 Jampa Samten 

Hiroaki Niisaku 

Kelsang Tahuwa 

2015 

Catalogue of the Ulan Bator Rgyal Rtse Them Spangs Ma 

Manuscript Kangyur 

 

17 

《雪伊甘珠爾》 Markus Viehbeck 

Bruno Lainé 

2022 

The Manuscript Kanjur from Shey Palace, Ladakh: 

Introduction and Catalogue 

 

（資料來源：作者自行彙整） 

 

 中國大陸於 1986 年成立中國藏學研究中心，並在學者的

提議下，決定整理並出版《藏文大藏經對勘本》。1987 年 5

月在成都成立大藏經對勘局，聘請十多位專家與藏族青年，

展開第一次《藏文大藏經》對勘。雖然有學者提出沒有對勘

的必要，但在進行逐字句仔細對勘後，發現有錯字、漏字、

誤譯，甚至章節排版也不盡一致。168 

 
168 扎呷，《藏文大藏經概論》，2008 年，頁 148。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    107 

 

 

此外，甘珠爾與丹珠爾的各版本，由於年代與刻版主持

人所屬教派不同等原因，收集文本的數量與編序也不一致，

使每個版本都有各自的特點。由於甘珠爾版本眾多，一時難

收齊，因此先從丹珠爾的四種版本169開始。《德格丹珠爾》由

於錯字少、字體優美、發行量大，因此被選為底本，而以

《北京丹珠爾》、《納塘丹珠爾》和《卓尼丹珠爾》為參校

本進行更正，對原文不做任何修改與按斷。對勘出各版本中

不同譯法的闕文170、衍文171、編序與詞句不同等時，均在對勘

本後面的對勘註和對勘表中詳細列出。為確保對勘正確無

誤，整個工作程序從對勘到最後出膠片間共經過 12 項 44 道

程序。172雖然四種版本有些微差異，但整體僅在某些文本上的

增減，也有同一文本不同譯本和少量版本有獨有的文本。二

十多年來經過一百多人的共同努力，丹珠爾對勘本全套連目

錄共計 124 冊，已經完成並出版。 

 
169 四種丹珠爾版本指《甘丹丹珠爾》以外的刻本丹珠爾：《德格丹珠

爾》、《卓尼丹珠爾》、《北京丹珠爾》和《納塘丹珠爾》。布楚、尖

仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出版》，

2012 年，頁 152。   

170 「闕文」指文章、字句脫落的情形。完整定義詳見：「教育部重編國語

辭典修訂本網站」。  

171 「衍文」指古書裡輾轉抄寫訛誤多餘的字句。完整定義詳見：「教育部

重編國語辭典修訂本網站」。  

172 詳細對勘工作程序，請參見：布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經

之源流、特點、版本及對勘出版》，2012 年，頁 152-154。 



108    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

甘珠爾收集主要八種版本173，並仍以錯字最少、編序井

然的《德格甘珠爾》為底本，對勘和編校及出版工作已完

成，連同目錄共計 108 冊。經過對勘和編輯，對勘本攝集各

種版本的所有內容，並將闕、衍及編序混亂等不同之處，列

在每個文本後的對勘註中。每個文本後的對勘表中列出各種

版本之函部標記與頁數、篇數、卷數、行數與字數等。《藏

文大藏經對勘本》體現諸版本各自的特點，為讀者與研究者

提供方便，免除查閱多種版本。174自 1993 年至 2008 年間由中

國藏學出版社出版丹珠爾 124 冊、甘珠爾 108 部，收錄經典

4,570 部，包括顯、密、經、律的佛教原始經典，內容涉及哲

學、邏輯、文學、語言、藝術、天文、曆算、醫藥和建築等

大、小五明學科。175 

 
173 八種甘珠爾版本皆是刻本，包括《德格甘珠爾》、《永樂甘珠爾》、

《麗江甘珠爾》、《北京甘珠爾》、《卓尼甘珠爾》、《納塘甘珠

爾》、《拉薩甘珠爾》和《庫倫甘珠爾》。除此八種版本外，另外四種

甘珠爾皆以《永樂甘珠爾》、《德格甘珠爾》和《拉薩甘珠爾》為底本

而刊刻，故沒有列入對勘。布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之

源流、特點、版本及對勘出版》，2012 年，頁 156。 

174 布楚、尖仁色，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源流、特點、版本及對勘出

版》，2012 年，頁 151-159。關於《藏文大藏經對勘本》的八版甘珠爾

及其對勘成果等發現，請參閱：劉勇、胡靜、劉驤，〈《甘珠爾》版本

及其對勘成果要述〉，《中國藏學》69，2005 年，頁 80-88。 

175 《中華大藏經》（藏文）對勘本，http://www.tibetology.ac.cn/2021-

11/12/content_41706851.htm，2024/1/29。 

http://www.tibetology.ac.cn/2021-11/12/content_41706851.htm
http://www.tibetology.ac.cn/2021-11/12/content_41706851.htm


   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    109 

 

 

《藏文大藏經》雖然是藏傳佛教的宗教文本，但其成因

常是基於政治目的，而非純粹為宗教與學術價值。甘珠爾研

究以前限於其文本繁多且取得不易而很難進行，但在學術資

料庫成立，許多文本編輯目錄與數位化後資料取得已便利許

多。翻譯計畫有將它翻譯成中文與英文，且皆由欽哲基金會

出資與主導。中國藏學研究中心於 1986 年成立，編輯《藏文

大藏經對勘本》，對研究有很大的幫助。在資訊取得更容易

的今日，《藏文大藏經》的研究也應更加蓬勃發展。 

 

七、結論 

《藏文大藏經》的研究無論在佛學或藏學研究中皆佔據

重要的位置，因為它忠實的翻譯梵文等佛經，並且經過系統

性的編輯與排版，最後形成各種不同時空的不同版本。在研

究上，不僅可以彌補漢文大藏經的不足處，更能一窺印度佛

教晚期的經典與密續，並以其嚴謹與統一的翻譯著稱。《藏

文大藏經》分為甘珠爾與丹珠爾，前者泛指任何傳自於佛陀

之口的經典與經典集，後者則指佛經註疏和論註的譯文，並

有系統地排除來源不明的密續與伏藏。 

西藏佛典翻譯始於藏文創立之初的七世紀中葉，而大部

分甘珠爾的內容成型於九世紀至十四世紀間。九世紀初期，

藏王赤德松贊開始由王室召集印、藏學者和譯師，對翻譯的

來源和翻譯語詞進行統一規範，明定藏文譯語確立的程序與

機制，並嚴格管制密續的翻譯。在此同時，三大目錄詳實記

錄所有被校訂的舊翻譯與剛完成的新翻譯。佛典翻譯在黑暗

期暫時中斷，直到古格普蘭王朝於西藏西部建立後，才在益



110    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

希沃和降曲沃的資助與新譯師仁欽桑布等的努力下逐漸恢

復。在十四世紀初，由於西藏所收藏的佛典已達到一定的數

量，集成的時機成熟，加上在蒙古統治下政治環境穩定，物

資取得具備有利的條件，而促成甘珠爾與丹珠爾的成型。  

《藏文大藏經》有四種系統：《蔡巴甘珠爾》、《廷邦

瑪甘珠爾》、混合系統、地方或獨立系統。有學者認為二大

系統的甘珠爾皆源自《舊納塘甘珠爾》，但也有學者認為只

有《蔡巴甘珠爾》以其為文本原型，而《舊納塘甘珠爾》僅

為概念原型。《蔡巴甘珠爾》大部分為刻本甘珠爾，而《廷

邦瑪甘珠爾》則全部是寫本甘珠爾。混合系統雖然在對勘上

被視為受「污染」的版本，但卻也產生如《德格甘珠爾》等

校勘品質優良的版本。獨立系統由於收藏本較特殊，為近期

《藏文大藏經》的研究重點。《北京甘珠爾》系統始於明朝

的永樂皇帝 1410 年的版本，有明、清朝四位皇帝為施主，共

計有七種刻本與二種寫本甘珠爾。甘珠爾的歷史可能在近期

被大幅修正。首先，新的甘珠爾持續被發現，而某些如《浦

札甘珠爾》或《慕斯塘甘珠爾》並不屬於二大系統，而可能

屬於新的未知系統。第二，藏文敦煌殘本顯示從八世紀至十

一世紀並非如想像中一致，而是受到不同版本的污染。這也

使得甘珠爾的歷史更加複雜和撲朔迷離。176 

 相較於版本繁多的甘珠爾，丹珠爾僅有五種版本，但收

藏的典籍涵蓋了哲學、文學、藝術、語言、邏輯、天文、曆

算、醫學、工藝與建築等領域。布頓在丹珠爾的編輯出了許

 
176 Paul Harrison, “A Brief History of the Tibetan bKa’ ‘gyur,” 1996, p. 83. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    111 

 

 

多力，編輯《夏魯丹珠爾》並編寫其目錄《丹珠爾目錄如意

寶鬘》，而此版是目前所有丹珠爾傳本的基礎。丹珠爾的系

譜僅有二種：三版源自於已佚失的十七世紀中的《秦瓦達孜

丹珠爾》系統，包括《北京丹珠爾》、《納塘丹珠爾》及

《甘丹丹珠爾》，另外二版則屬於《德格丹珠爾》系統及其

產物《卓尼丹珠爾》。《甘丹丹珠爾》是現存唯一的寫本丹

珠爾，是由頗羅鼐委託製作。 

 《藏文大藏經》研究受到科技進步的助益，使以往難以

取得的版本陸續彙整於網路資料庫與版本目錄中，更方便取

得與分析。中國藏學研究中心完成整理並出版《藏文大藏經

對勘本》，共收集八版甘珠爾與四版丹珠爾，並分別出版 108

冊與 124 冊。在文本對勘時，可將各甘珠爾文本跟其敦煌寫

本進行差異研究，不僅可以窺見藏文文字改革177前後文本的差

異，也可以發掘更完整的文句差異和演變關係。178未來研究的

方向，可針對敦煌的《藏文大藏經》殘卷或敦煌藏文文本作

整理，這將對藏文文獻的研究有非常大的幫助。若要做比較

 
177 關於藏文文字改革的細節，請參考註 43 和 44。 

178 甘珠爾文本與敦煌寫本進行研究分析的案例，可參閱：林純瑜，《藏文

本《維摩詰經》傳衍考析》，台北：藏典出版社，2019 年。其中第三章

是針對各文本與敦煌寫本殘卷 Pelliot tibétain 610、Pelliot tibétain 611 進

行比較分析，很值得參考。另外一個例子是《解深密經》，可參閱：

John Powers, “The Tibetan Translations of the Saṃdhinirmocanasūtra and 

Bka’ ‘gyur Research,” Central Asiatic Journal 37, 3/4, 1993, pp. 198-224。

他針對各文本與 IOL Tib J 194、IOL Tib J 638 進行分析，發現敦煌寫本

殘卷翻譯較短，而且拼音不統一。  



112    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

研究，也可將《藏文大藏經》與漢文大藏經做比較，可以了

解二種大藏經在哪些方面可以進行互補，甚至進行互相翻譯

來補足彼此缺少的經文。雖然在國際間《藏文大藏經》研究

已趨於成熟，但目前華語學術界的貢獻仍然有限，也期盼此

文能起到拋磚引玉的作用。



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    113 

 

 

參考文獻 

中日文文獻 

1. 三宅伸一郎著，陶芸靜譯，2019，〈關於甘丹寺收藏的

金汁寫本《丹珠爾》〉，《西藏民族大學學報》40，3，

頁 69-75、156。 

2. 大谷大学図書館，1930，《大谷大學圖書館藏西藏大藏

經甘殊爾勘同目錄》，京都：大谷大学図書館。  

3. 中上淳貴，2022，〈チベット大蔵経の現代語翻訳運動

の潮流——「84000」と「円満法蔵・仏典漢訳」の事例

をもとに〉，《印度學佛敎學硏究》70，2，頁 147-

151。 

4. 今枝由郎著，耿升譯，1989，〈麗江版的藏文《甘珠

爾》〉，《國外藏學研究譯文集（第五輯）》，拉薩：

西藏人民出版社，頁 277-291。 

5. 孔令偉，2013，〈《楞嚴咒》與《大白傘蓋陀羅尼經》

在乾隆《大藏全咒》中的交會——兼論乾嘉漢學之風的

「虜學」背景〉，《漢藏佛學研究——文本、人物、圖

像和歷史》，北京：中國藏學出版社，頁 640-650。 

6. 扎呷，2008，《藏文大藏經概論》，西寧：青海人民出

版社。 

7. 王堯，2012，《王堯藏學文集 5——藏漢文化雙向交流·

藏傳佛教研究》，北京：中國藏學出版社。 



114    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

8. 布楚、尖仁色，2012，《琉璃明鏡：藏文大藏經之源

流、特點、版本及對勘出版》，北京：中國藏學出版

社。 

9. 白館戒雲著，伴真一朗譯，2008，〈チベットにおける

大蔵経（カンギュル・テンギュル）開版の歴史概観—

—ナルタンを思い起こすメロディー〉，《真宗総合研

究所研究紀要》27，頁 39-116。 

10. 矢崎正見，1971，〈チベット大蔵経開版の経緯につい

て〉，《立正女子大学短期大学部研究紀要》15，頁 57-

64。 

11. 交巴草，2022，〈文獻與文學：元代藏文大藏經《廣法

莊嚴日光目錄》的編纂方法及文獻價值〉，《世界文學

研究》10，1，頁 78-85。 

12. 宇井伯寿著，藍吉富譯，1988，《德格版西藏大藏經總

目錄》，新北：華宇出版社。 

13. 寺本婉雅，1922，〈西蔵文大佛頂首楞厳経に就て〉，

《仏教研究》3，3，頁 73-77。 

14. 羽田野伯猷，1987，《チベット・インド学集成  第二巻 

チベット篇Ⅱ》，京都：法蔵館。 

15. 西沢史仁，2017，〈吐蕃王朝大蔵経編纂事業考(1)：

『二巻本訳語釈』と『翻訳名義大集』〉，《Acta 

Tibetica et Buddhica》10，頁 83-141。 

16. 西藏博物館編，2003，《旁塘目錄、聲明要領二卷》，

北京：民族出版社。 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    115 

 

 

17. 呂澂，1933，〈西藏佛學之文獻〉，《西藏佛學原

論》，上海：商務印書館，頁 34-56。 

18. 沈衛榮、侯浩然，2016，《文本與歷史：藏傳佛教歷史

敘事的形成和漢藏佛教研究的建構》，北京：北京大學

出版社。 

19. 辛嶋靜志，2014，〈論《甘珠爾》的系統及其對藏譯佛

經文獻學研究的重要性〉，《中國藏學》114，頁 31-

37。 

20. 侃本，2008，《漢藏佛經翻譯比較研究》，北京：中國

藏學出版社。 

21. 周潤年，2010，〈藏文《大藏經》的特色及其價值〉，

《蒙藏季刊》19，4，頁 80-93。 

22. 東主才讓，2000，〈藏文《大藏經》版本述略〉，《青

海民族研究》11，2，頁 82-85。 

23. 林純瑜（未發表），〈藏文大藏經漢、藏傳承述異〉。 

24. 林純瑜，2019，《藏文本《維摩詰經》傳衍考析》，台

北：藏典出版社。 

25. 欣慈，2023，〈薪火相傳的佛典漢譯計畫〉，《慧炬雜

誌》639，頁 13-17。 

26. 原田覚，1983，〈チベット大蔵経〉，《東洋学術研

究》22，2，頁 97-112。 

27. 斎藤光純，1977，〈河口慧海師将来東洋文庫所蔵写本

チベット大蔵経調査備忘〉，《大正大学研究紀要  仏教

学部・文学部》63，頁 406-305。 



116    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

28. 黃顯銘編譯，隆蓮法師審查，1993，《藏漢對照西藏大

藏經總目錄》，西寧：青海人民出版社。 

29. 劉勇、胡靜、劉驤，2005，〈《甘珠爾》版本及其對勘

成果要述〉，《中國藏學》69，頁 80-88。 

30. 劉國威，2013，〈乾隆年間所造藏文泥金寫本《御製甘

珠爾》之特色〉，《故宮文物月刊》367，頁 68-77。 

31. 橋本凝胤，1979，〈簡介西藏大藏經〉，《現代佛教學

術叢刊 77—西藏佛教教義論集—西藏佛教專集之三》，

台北：大乘文化出版社，頁 167-172。 

32. 關德棟，1979，〈西藏的典籍〉，《現代佛教學術叢刊

77—西藏佛教教義論集—西藏佛教專集之三》，台北：

大乘文化出版社，頁 199-226。 

33. 蘇南望傑，2014，〈《藏文大藏經》探析〉，《西藏宗

教與文化學術研討會論文集》，台北：蒙藏委員會，頁

75-116。 

 

西文文獻 

1. Almogi, Orna. 2021. “The Old sNar thang Tibetan Buddhist 

Canon Revisited, with Special Reference to dBus pa blo 

gsal’s bsTan ’gyur Catalogue.” Revue d’Etudes Tibétaines 

58, pp. 165-207. 

2. Beckh, Hermann. 1914. Verzeichnis der Tibetischen 

Handschriften der Königlichen Bibliothek zu Berlin. Berlin: 

Behrend. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    117 

 

 

3. Bethlenfalvy, Geza. 1980. A Catalogue of the Urga Kanjur 

in the Prof. Raghuvira Collection. New York: Institute for 

Advanced Studies of World Religions. 

4. Ch’en, Kenneth K. S. 陳觀勝. 1946. “The Tibetan 

Tripitaka.” Harvard Journal of Asiatic Studies  9, 2, pp. 53-

62. 

5. Chandra, Lokesh. 1983. Catalogue of the Lhasa Kanjur. 

New Delhi: International Academy of Indian Culture. 

6. Chandra, Lokesh. 1983. Catalogue of the Narthang Kanjur. 

New Delhi: International Academy of Indian Culture. 

7. Csoma de Körös, Alexander. 1984. Sanskrit-Tibetan-English 

Vocabulary: Being an edition and translation of 

Mahāvyutpatti. Budapest: Akadémiai Kiadó. 

8. Csoma de Körös, Alexander. 1984. Tibetan Studies: Being a 

Reprint of the Articles contributed to the Journal of the 

Asiatic Society of Bengal and Asiatic researches Collected 

works of Alexander Csoma de Kőrös. Budapest: Akadémiai 

Kiadó. 

9. Csoma de Körös, Alexander. 1984. Tibetan-English 

Dictionary. Budapest: Akadémiai Kiadó. 

10. Ehrhard, Franz-Karl. 2001. “Book Reviews: The Brief 

Catalogues to the Narthang and the Lhasa Kanjur, and The 

Early Mustang Kanjur Catalogue,” Indo-Iranian Journal 44, 

2, pp. 174-179. 



118    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

11. Eimer, Helmut, and Hamm, Frank-Richard. 1983. Rab tu 

‘byun ba’i gzi: die Tibetische ubersetzung des 

Pravrajyavastu im Vinaya der Mulasarvastivadins . 

Wiesbaden: Otto Harrassowitz.  

12. Eimer, Helmut. 1988. “A Note on the History of the Tibetan 

Kanjur.” Central Asiatic Journal 32, 1/2, pp. 64-72. 

13. Eimer, Helmut. 1992. Location List for the Texts in the 

Microfiche Edition of the Phug Brag Kanjur: Compiled from 

the Microfiche Edition and Jampa Samten's Descriptive 

Catalogue. Tokyo: International Institute for Buddhist 

Studies.  

14. Eimer, Helmut. 1997. “A Source for the First Narthang 

Kanjur: Two Early Sa skya pa Catalogues of the Tantras.” In 

Transmission of the Tibetan Canon, Papers Presented at a 

Panel of the 7th Seminar of the International Association for 

Tibetan Studies, Gray 1995. Vienna: Verlag der 

Ö sterreichischen Akademie der Wissenschaften, pp. 11-78. 

15. Eimer, Helmut. 1999. The Early Mustang Catalogue. 

Vienna: Arbeitskreis für Tibetische und Buddhistische 

Studien Universität Wien.  

16. Eimer, Helmut. 2002. “Kanjur and Tanjur Studies: Present 

State and Future Tasks.” In The Many Canons of Tibetan 

Buddhism, Proceedings of the Ninth Seminar of the 

International Association for Tibetan Studies, Leiden 2000 . 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    119 

 

 

Helmut Eimer and David Germano (eds). Leiden: Brill, pp. 

1-12. 

17. Eimer, Helmut. 2007. “The Tibetan Kanjur Printed in 

China.”Zentral-Asiatische Studien 36, pp. 35-60. 

18. Eimer, Helmut. 2012. A Catalogue of the Kanjur Fragment 

from Bathang Kept in the Newark Museum. Vienna: 

Arbeitskreis Für Tibetische und Buddhistische Studien 

Universität Wien. 

19. Eimer, Helmut. 2016. “Observations Made in the Study of 

Tibetan Xylographs.” In Tibetan Printing: Comparison, 

Continuities, and Change. Hildegard Diemberger, Franz-

Karl Ehrhard and Peter Kornicki (eds). Leiden: Brill, pp. 

451-468. 

20. Feer, Léon. 1881. “Analyse du Kandjour, recueil des livres 

sacrés du Tibet.” In Annales du Musée Guimet II. Lyon: 

Imprimerie Pitrat ainé, pp. 131-577. 

21. Feer, Léon. 1883. “Fragments extraits du Kandjour.” In 

Annales du Musée Guimet V. Lyon: Imprimerie Pitrat ainé. 

22. Gyatso, Janet. 1993. “The Logic of Legitimation in the 

Tibetan Treasure Tradition.” History of Religions 33, 2, pp. 

97-134. 

23. Halkias, Georgios T. 2004. “Tibetan Buddhism Registered: 

A Catalogue from the Imperial Court of 'Phang Thang.” The 

Eastern Buddhist 36, 1/2, pp. 46-105. 



120    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

24. Harrison, Paul. 1992. Druma-kinnara-rāja-paripṛcchā-sūtra: 

a Critical Edition of the Tibetan Text . Tokyo: The 

International Institute of Buddhist Studies. 

25. Harrison, Paul. 1994. “In Search of the Source of the Tibetan 

bKa’ ‘gyur: A Reconnaissance Report.” In Tibetan Studies: 

Proceedings of the 6th Seminar of the International 

Association for Tibetan Studies, Fagernes 1992, Volume 1 . 

Oslo: The Institute for Comparative Research in Human 

Culture, pp. 295-317. 

26. Harrison, Paul. 1996. “A Brief History of the Tibetan bKa’ 

‘gyur.” In Tibetan Literature: Studies in Genre . José I. 

Cabezón and Roger R. Jackson (eds). Ithaca: Snow Lion 

Publications, pp. 70-94. 

27. Herrmann-Pfandt, Adelheid. 2002. “The Lhan Kar ma as a 

Source for the History of Tantric Buddhism.” In The Many 

Canons of Tibetan Buddhism, Proceedings of the Ninth 

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, 

Leiden 2000. Helmut Eimer and David Germano (eds). 

Leiden: Brill, pp. 129-149. 

28. Herrmann-Pfandt, Adelheid. 2009. “A First Schedule for the 

Revision of the Old Narthang - Bu ston’s Chos kyi rnam 

grangs dkar chag.” In Pasadikadanam: Festschrift für 

Bhikkhu Pasadika. Marburg: Indica et Tibetica Verlag, pp. 

243-261. 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    121 

 

 

29. Imaeda, Yoshiro 今枝由郎. 1977. “Mise au point 

concernant les édition chinoises du Kanjur et du Tanjur 

tibétains.” In Essais sur l’art du Tibet. Paris: Librairie 

d’Amérique et d’Orient, pp. 23-51. 

30. Imaeda, Yoshiro 今枝由郎. 1982/1984. Catalogue du 

Kanjur Tibetain de l'Edition de 'Jang sa-tham (2 vols). 

Tokyo: International Institute for Buddhist Studies.  

31. Imaeda, Yoshiro 今枝由郎. 1981. “Note sur le Kanjur de 

Derge.” In Tantric and Taoist Studies in Honour of R. A. 

Stein Vol 1, Michel Strickmann (ed). Bruxelles: Institut 

Belge des Hautes É tudes Chinoises, pp. 227-236. 

32. Ishihama, Yumiko 石浜裕美子, and Fukuda, Yoichi 福田

洋一 (eds). 1989. A New Critical Edition of the 

Mahāvyutpatti: Sanskrit-Tibetan-Mongolian Dictionary of 

Buddhist Terminology. Tokyo: The Toyo Bunko. 

33. Ishikawa, Mie 石川美惠 (ed). 1990. A Critical Edition of 

the sGra sbyor bam po gnyis pa: An Old and Basic 

Commentary on the Mahāvyutpatti. Tokyo: The Toyo 

Bunko.  

34. Kapstein, Matthew T. 2024. “The Tibetan Book in China.” 

In Tibetan Manuscripts and Early Printed Books Vol II, 

Matthew T. Kapstein (ed). Ithaca and London: Cornell 

University Press, pp. 157-176. 



122    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

35. Lainé Bruno. 2009. “Canonical Literature in Western Tibet 

and the Structural Analysis of Canonical Collections.” JIATS 

5, pp. 1-29. 

36. Li, Channa 李嬋娜. 2021. “A Survey of Tibetan Sūtras 

Translated from Chinese, as Recorded in Early Tibetan 

Catalogues.” Revue d'Etudes Tibétaines 60, pp. 174-219. 

37. Maas, Paul. 1958. Textual Criticism, Barbara Flower (trans). 

Oxford: Clarendon Press. 

38. Members of Staff, Indo-Tibetan Section of the Indologisches 

Seminar, Universität Bonn. 1998. The Brief Catalogues to 

the Narthang and the Lhasa Kanjurs, Vienna: Arbeitskreis 

Für Tibetische und Buddhistische Studien Universität Wien. 

39. Miyake, Shin’ichiro 三宅伸一郎. 1996. “On the Date of the 

Original Manuscript of the Golden Manuscript Tenjur in 

Ganden Monastery.”《真宗総合研究所研究紀要》13, pp. 

13-16.  

40. Nourse, Benjamin J. 2014. Canons in Context: A History of 

the Tibetan Buddhist Canon in the Eighteenth Century . 

Ph.D. Dissertation, University of Virginia. 

41. Pagel, Ulrich and Gaffney, Säan. 1996. Location List to the 

Texts in the Microfiche Edition of the ‘Sel Dkar (London) 

Manuscript Bka’ ‘gyur. London: British Library. 

42. Powers, John. 1993. “The Tibetan Translations of the 

Saṃdhinirmocanasūtra and Bka’ ‘gyur Research.” Central 

Asiatic Journal 37, 3/4, pp. 198-224.  



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    123 

 

 

43. Rhaldi, Sherab. 2002. “Ye-Shes-sDe: Tibetan Scholar and 

Saint.” Bulletin of Tibetology 38, 1, pp 20-36. 

44. Roerich, George N. 1949. The Blue Annals (Part One). 

Calcutta: Royal Asiatic Society of Bengal. 

45. Ruegg, David S. 1966. The Life of Bu ston Rin po che: with 

the Tibetan text of the Bu ston rNam thar . Rome: Istituto 

Italiano Per Il Medio Ed Estremo Oriente. 

46. Samten, Jampa, Niisaku, Hiroaki 新作博明 and Tahuwa, 

Kelsang. 2012. Catalogue of the Ulan Bator Rgyal Rtse 

Them Spangs Ma Manuscript Kangyur . Tokyo: Sankibo 

Press.  

47. Samten, Jampa. 1987. “Notes on the Lithang Edition of the 

Tibetan bKa’- ‘gyur,” Jeremy Russell (trans). The Tibet 

Journal 12, 3, pp. 17-40. 

48. Samten, Jampa. 1987. “Origins of the Tibetan Canon with 

Special Reference to the Tshal-pa Kanjur (1347-1349).” In 

Buddhism and Science. Seoul: Dongguk University, pp. 763-

781. 

49. Samten, Jampa. 1994. “Notes on the bKa’-‘gyur of O-rgyan-

gling, the Family Temple of the Sixth Dalai Lama (1683-

1706).” In Tibetan Studies: Proceedings of the 6th Seminar 

of the International Association for Tibetan Studies, 

Fagernes 1992, Volume 1. Oslo: The Institute for 

Comparative Research in Human Culture, pp. 393-402. 



124    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

50. Schaeffer, Kurtis R. 2004. “A Letter to the Editors of the 

Buddhist Canon in the Fourteenth-Century Tibet: The Yig 

mkhan rnams la gdams pa of Bu ston Rin chen grub.” 

Journal of the American Oriental Society  124, 2, pp. 265-

281. 

51. Schaeffer, Kurtis R. 2009. The Culture of the Book in Tibet. 

New York: Columbia University Press. 

52. Schaeffer, Kurtis R. and van der Kuijp, Leonard W. J. 2009. 

An Early Tibetan Survey of Buddhist Literature: the Bstan 

pa rgyas pa rgyan gyi nyi ‘od of Bcom Ldan ral gri. 

Cambridge: Harvard University Press. 

53. Schaeffer, Kurtis R., Kapstein, Matthew T. and Tuttle, Gray 

(eds). 2013. Sources of Tibetan Tradition. New York: 

Columbia University Press. 

54. Scherrer-Schaub, Cristina. 2002. “Enacting Words. A 

Diplomatic Analysis of the Imperial Decrees and their 

Application in the Sgra sbyor bam po gñis pa Tradition.” 

Journal of the International Association of Buddhist Studies 

25, 1-2, pp. 263-340. 

55. Shastri, Lobsang. 2007. “The Transmission of Buddhist 

Canonical Literature in Tibet.” The Tibet Journal 32, 2, pp. 

23-47. 

56. Silk, Jonathan A. 2019. “Chinese Sūtras in Tibetan 

Translation.” In Annual Report of The International 

Research Institute for Advanced Buddhology at Soka 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    125 

 

 

University for the Academic Year 2018 . Seishi Karashima 

辛嶋靜志 and Noriyuki Kūdo 工藤順之 (eds). Tokyo: The 

International Research Institute for Advanced Buddhology 

Soka University, pp. 227-246. 

57. Skilling, Peter. 1991. “A Brief Guide to the Golden Tanjur.” 

Journal of the Siam Society 79, 2, pp. 138-146. 

58. Skilling, Peter. 1997. “From bKa’ bstan bcos to bKa’ ‘gyur 

and bsTan ‘gyur.” In Transmission of the Tibetan Canon, 

Papers Presented at a Panel of the 7th Seminar of the 

International Association for Tibetan Studies, Graz 1995 . 

Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der 

Wissenschaften, pp. 87-111. 

59. Skilling, Peter. 2009. “Fragile Palm Leaves Foundation 

(Transcript).” In Buddhist Literary Heritage Project 

Conference Proceedings. Alex Trisoglio (ed). Seattle: 

Khyentse Foundation, pp. 23-29. 

60. Skorupski, Tadeusz. 1985. A Catalogue of the Stog Palace 

Kanjur. Tokyo: International Institute for Buddhist Studies.  

61. Smith, E. Gene. 2001. Among Tibetan Texts: History and 

Literature of the Himalayan Plateau . Kurtis R. Schaeffer 

(ed). Somerville: Wisdom Publications. 

62. von Staël-Holstein, Alexander. 1936. “The Emperor Ch'ien-

Lung and the Larger Śūraṃgamasūtra.” Harvard Journal of 

Asiatic Studies 1, 1, pp. 136-146. 



126    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

63. Stanley, Phillip. 2014. “The Tibetan Buddhist Canon .” In 

The Wiley Blackwell Companion to East and Inner Asian 

Buddhism. Chichester: Wiley Blackwell, pp. 383-407. 

64. Tauscher, Helmut. 2008. Catalogue of the Gondhla Proto-

Kanjur. Vienna: Universität Wien. 

65. Tauscher, Helmut. 2015. “Kanjur.” In Brill's Encyclopedia 

of Buddhism, vol. 1: Literature and Languages . Leiden: 

Brill, pp. 103-111. 

66. Tauscher, Helmut. 2015. “Manuscript En Route.” In Cultural 

Flows across the Western Himalaya. Vienna: Austrian 

Academy of Sciences Press, pp. 365-392. 

67. Tauscher, Helmut. 2024. “Tibetan Manuscript Kanjurs.” In 

Tibetan Manuscripts and Early Printed Books Vol II, 

Matthew T. Kapstein (ed). Ithaca and London: Cornell 

University Press, pp. 7-33. 

68. Taushcer, Helmut and Lainé, Bruno. 2015. “The ‘Early 

Mustang Kanjur’ and its Descendents.” In Tibet in Dialogue 

with its Neighbours: History, Culture and Art of Central and 

Western Tibet, 8th to 15th Century. Vienna: Arbeitskreis für 

Tibetische und Buddhistische Studie, pp. 463-481. 

69. Tucci, Giuseppe. 1949. “Tibetan Notes. 1. The Tibetan 

Tripitaka.” Harvard Journal of Asiatic Studies  12, 3/4, pp. 

477-496. 

70. Viehbeck, Markus, and Lainé, Bruno. 2022. The Manuscript 

Kanjur from Shey Palace, Ladakh: Introduction and 



   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    127 

 

 

Catalogue. Vienna: Arbeitskreis für Tibetische und 

Buddhistische Studien Universität Wien. 

71. Viehbeck, Markus. 2020. “From Sūtra Collections to 

Kanjurs: Tracing a Network of Buddhist Canonical 

Literature across the Western and Central Himalayas.” Revue 

d’Etudes Tibétaines 54, pp. 241-260. 

72. Vogel, Claus. 1965. Vāgbhaṭa's Aṣṭāṅgahṛdayasaṃhitā: The 

First Five Chapters of Its Tibetan Version. Weisbaden: 

Steiner.  

73. Vostrikov, A. I. 1971. Tibetan Historical Literature, Harish 

Chandra Gupta (trans). London: RoutledgeCurzon Press. 

74. West, Martin L. 1973. Textual Criticism and Editorial 

Technique: Applicable to Greek and Latin Texts . Wiesbaden: 

Springer Fachmedien Wiesbaden. 

75. 谷有量，2023，“Rnying ma’i rgyud ‘bum, an Ancient 

Tibetan Buddhist Canon”，《正觀》104，頁 5-38。 

 

網路資源 

1. 《中華大藏經》（藏文）對勘本，

http://www.tibetology.ac.cn/2021-

11/12/content_41706851.htm，2024/1/29。 

2. Halkias, Georgios T.，The Goodman Lectures 25: Notes on 

the Earliest Tibetan Buddhist Canons｜Khyentse Foundation

影片：https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w，

2024/2/24。 

http://www.tibetology.ac.cn/2021-11/12/content_41706851.htm
http://www.tibetology.ac.cn/2021-11/12/content_41706851.htm
https://www.youtube.com/watch?v=87Nad12Ji2w


128    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

3. Viehbeck, Markus，Off the Mainstream: Tracing a Network 

of Sūtra Collections across the Himalayas | SOAS Youtube

影片：

https://www.youtube.com/watch?v=7mnxZIYrnJQ&t=637s

，2024/1/29。 

4. 宗薩欽哲＋法鼓山漢譯藏傳佛典，https://www.merit-

times.com/NewsPage.aspx?unid=339952，2024/2/21。 

5. 教育部重編國語辭典修訂本，

http://dict.revised.moe.edu.tw，2024/1/29。 

6. 圓滿法藏•佛典漢譯，https://www.ymfz.org/，2024/2/21。 

7. 藏傳佛典漢譯與人才培育計畫，2024/2/21。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tibetan Buddhist Canon: Its History, Genealogy,  

and Research Resources 

https://www.youtube.com/watch?v=7mnxZIYrnJQ&t=637s
https://www.youtube.com/watch?v=7mnxZIYrnJQ&t=637s
https://www.merit-times.com/NewsPage.aspx?unid=339952
https://www.merit-times.com/NewsPage.aspx?unid=339952
http://dict.revised.moe.edu.tw/
https://www.ymfz.org/


   《藏文大藏經》概述：其歷史、系譜及研究資源彙整    129 

 

 

 

James Ku 

 

Ph.D. Candidate, Department of Buddhist Studies, Fo Guang 

University 

 

 

Abstract 

 

The study of Tibetan Buddhist Canon, comprised of Kanjur 

and Tanjur, has reached maturity in Western academia, while 

research in Asia, particularly within Chinese academic circles, is still 

in its nascent stages. The Tibetan Buddhist Canon offers abundant 

research opportunities, including textual criticism, translation 

studies, and comparative analysis between Chinese and Tibetan 

sources. Since the 1980s, prominent scholars such as Helmut 

Eimer, Paul Harrison, Peter Skilling, and Helmut Tauscher have 

established foundational methodologies for Kanjur and Tanjur 

studies. In Asia, countries like Japan, China and Taiwan have 

relatively few researchers dedicated to this field. Despite China’s 

numerous distinguished Tibetologists, respected institutions like 

the China Tibetology Research Center, and the production of a 

collated edition of the Kanjur and Tanjur, research on the Tibetan 

Buddhist Canon still significantly trails behind Western 

scholarship. 



130    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 

 

 

This paper examines four dimensions of the Tibetan 

Buddhist Canon: 1) the historical development of the Kanjurs, 2) 

the genealogy relationship between Kanjurs editions, 3) the 

history and genealogy of the Tanjurs, and 4) the available 

resources and current research status of the Tibetan Buddhist 

Canon. 

The Tibetan Buddhist Canon contains a wealth of texts that 

not only supplement gaps in the Chinese Buddhist Canon but also 

preserve scriptures and tantras from late Indian Mahayana 

Buddhism. Furthermore, whether one's focus is on textual 

criticism, translation studies, or doctrinal analysis, a thorough 

investigation of the Tibetan Buddhist Canon is essential. 

Although the study of the Tibetan Buddhist Canon has reached 

sophistication internationally, research within Chinese academic 

communities remains limited, and this paper aims to address this 

scholarly gap. 

 

 

Keywords: Tibetan Buddhist Canon, Kanjur, Tanjur,  

genealogy, Tibetology 

 


