
台灣佛教古詩選輯： 

日治時期第 471 首〜第 486 首＊
 

台灣大學哲學系教授退休 楊惠南 

 

摘要 

日治時期的古典佛詩，由於台灣已經淪為異國殖民地，

再加上由日本間接輸入的西方民主開放的思潮，以及

「祖國」（清國）維新運動、辛亥革命等等的隔岸呼喚

下，台灣佛詩又恢復了詠史的特色，同時也含有「逃

禪」的意味。但這一階段的「逃禪」性格，與第一階

段的明清時期不同。這一階段的「逃禪」詩，作者本

身少有「逃禪」者；而是對明鄭時期「逃禪」者，例

如對沈光文、李茂春等人的悲憐。 

關鍵詞：逃禪；佛寺詩詞 

 

 

                                                       
＊  本文是《台灣佛教古詩選輯：從明鄭到日治時期》一書的部分內容，即將

由正觀出版社出版。  



132    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

編輯室說明： 

本文接續《正觀》112 期，由《台灣佛教古詩選輯：從明鄭到日

治時期》（即將出版）一書中選取部分文段而出，從第 471 首

開始，注釋連貫從 2383 開始。本文所缺全文交互參照的部分，

將補充在文後，以利讀者參照。  
 
 

 

 

471.林玠宗〈敬呈保真、無上二大師同人〉2383： 

觸世相逢撼慨多，有緣相談笑呵呵。 
與師願結千生友，極樂逍遙念佛陀。 

＊作者： 

林玠宗，參見 363 則•作者。 

                                                       
2383 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 8 號。詩題中的保真大師，

即鄭保真，新竹人。曾受教於蘇維德居士，之後歸依妙宏和尚習

禪，法號寶真，屬日本佛教曹洞宗。大正 13 年（1924）年，在新

竹青草湖創建禪林道場，前殿感化堂，後殿靈隱寺。（參見註釋

1472。），民國 60 年（1971）從白聖和尚受戒，法名明禪，字號

一法。無上大師，保真大師的弟子。（參見註釋 1603。）同人，

相同工作之人，指作者和兩位大師都是出家僧人。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    133 
 
 

＊譯文： 

在這世間和你們相逢，有許多感慨。我們有緣在一起談

天，讓人笑呵呵的。 
我願意和你們結下千生的朋友關係。在極樂世界裡，逍

遙地念佛。 

472.鄭保真〈敬和玠宗法師原碧〉2384： 

山肴野栗待嘉賓，法味同餐證淨因2385。 
石上談禪從頓悟，心燈自照達摩2386身。 

＊作者： 

鄭保真，參見註釋 2383。 

＊譯文： 

用山中的佳肴和野外的栗子，來款待嘉賓。在同一餐桌

上，一起品嚐佛法的味道，並且一起證得了清淨的業因。 

                                                       
2384 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 8 號。詩題中的玠宗法師，

參見 363 則•作者。這是前一首詩的和詩，所以稱為原碧。原碧，

原來的美妙詩作，即前則林玠宗詩作的和詩。 
2385 淨因，清淨的業因。即與清淨的佛法結下業緣。 
2386 達摩，菩提達摩（Bodhidharma，？ -  535 年），又作菩提達

磨，簡稱達摩，在南天竺（南印度）人或波斯人，中國佛教禪

宗初祖，被尊稱為「東土第一代祖師」、「達摩祖師」、「武神」。 



134    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

坐在石頭上談論讓人頓悟的禪法。心中的明燈，自自然

然照耀著達摩祖師的身體。 

473.釋無上〈敬和玠宗法師原碧〉2387： 

說典談玄學海深，湖中聚會有前因。 
維摩2388今日重來世，真是蓮花火裏身。 

＊作者： 

釋無上，參見註釋 1603。 

＊譯文： 

和你談論像海一樣深的佛典中的玄妙之學。在（青草）湖

中聚會，是有前因的。 
（你就像）維摩詰菩薩（一樣）今天再一次來到世間了。

你真的是在火中不被焚燒的一朵蓮花呀！ 

474.鐘武德〈恒春羅峰寺〉2389： 

                                                       
2387 同註釋 2384。 
2388 維摩，即維摩詰，意譯為淨名、無垢稱，或稱維摩詰居士，釋

迦牟尼佛時代的佛教修行者。傳說是金粟如來的化身。《維摩

詰經》的主角。 
2389 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 8 號。詩題中的恒春羅峰寺，



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    135 
 
 

兩峰旗鼓2390轟巍天，菩樹森陰滿路連。 
靈鳥咒聲真覺道，梵宮淑氣端香烟。 
霖泉布滴蒼生喜，彼岸雲航渡世先。 
彷望天臺疑鷲嶺2391，朝朝禪月照明鮮。 

＊作者： 

鐘武德，參見 413 則•作者。 

＊譯文： 

旗鼓相當的兩座山峰，像是可以聽到轟隆隆聲音似的，

高升到天空去。整條路都是菩提樹的森森樹蔭。 
靈鳥像是念咒似的啼叫，這是覺悟禪道呀！佛寺的淑氣，

有香烟傳了出來。 
甘霖一般的泉水，滴在蒼生的身上，蒼生因而感到喜悅。

解脫對岸，在雲霧中行駛的船筏，正在渡人呢。 
寺裡的天臺，彷彿是（佛陀說法的）靈鷲山似的。每天清

晨都有像是禪定一樣，靜靜照耀著的月亮。 

                                                       
位於屏東縣滿州鄉永靖村，主祀觀世音菩薩。二樓祀奉釋迦牟尼

佛、西方三聖、三山國王。創建於大正 2 年（1913），一說是光緒

8 年（1882）。 
2390 旗鼓，原指人們吸食的草煙，引申為雲煙。草煙因煙葉厚實，

煙味醇香，煙絲細長、柔軟，色澤鮮艷而聞名。因此有「旗鼓

草煙賽重九」的說法。（重九，指農曆每月初的月亮） 
2391 鷲嶺，指靈鷲山，佛陀說法的地方。 



136    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

475.墨痴生〈盂蘭盆會〉2392： 

蘭盆勝會祭孤魂，羅列肴饈2393載鴨豚2394。 
記念目蓮曾救母2395，也施餓鬼效酬恩。 
不救生靈救死魂，年年七月會蘭盆。 
珍饈美果蒼蠅福，何事人間惡習存。 

＊作者： 

墨痴生，未詳。 

＊譯文： 

盂蘭盆殊勝的法會，用來祭拜孤魂。放了許多食物，有鴨

肉有豬肉。 
這是紀念目蓮救母的節慶，也是施食餓鬼，讓餓鬼們謝

恩的日子。 
人們不去救生靈，卻救鬼魂。每年的七月都有盂蘭盆法

會。 
                                                       
2392 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 9 號。詩題盂蘭盆會，乃農

曆 7 月 15 日祭鬼的節日，俗稱鬼節。參見註釋 1585。 
2393 肴饈，食物。 
2394 鴨豚，鴨肉和豬肉。 
2395 目蓮曾救母，釋迦牟尼佛的神通第一弟子目犍連

（Maudgalyayana，簡稱目連、目蓮），以神通力到達餓鬼道，見

母親身受餓鬼之苦，想要救渡，卻不得要領。最後，釋迦牟尼

佛命他舉行盂蘭盆會齋僧，借由十方眾僧的威神之力，使母親

解脫。故事出於《佛說盂蘭盆經》。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    137 
 
 

美好的食物和水果，是蒼蠅的福氣。人間怎麼會存在這

種惡習呢！ 

476.濟霖〈於盂蘭勝會募捐有感〉2396： 

至誠信眾獻金緣，千里遙遙種福田2397。 
豎起高燈明照耀，齊齊共祝景無邊。 

＊作者： 

濟霖，即詹濟霖，參見註釋 2338。 

＊譯文： 

非常虔誠的信徒，獻出了金錢。來到遙遠的千里外，種下

福德的因緣。 
高高豎起的明燈，照耀著。一起慶祝的景色，到處都是。 

477.艷僧〈畫觀音次無上法師韵〉2398： 

                                                       
2396 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 10 號。盂蘭勝會，參見註

釋 2392。 
2397 福田，參見註釋 2345。 
2398 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 10 號。無上法師，參見註

釋 1603。這是一首針對無上法師詩作的和詩。但無上法師的詩

作，不知是哪一首。 



138    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

普陀岩2399鎮急流灘，現出金身自在觀。 
菩薩慈悲應救世，妙傳書幅祀平安。 
蓮花座上現金身，繪影焉知筆有神。 
玉手真經宣妙諦，慈悲渡眾出迷津。 

＊作者： 

艷僧，未詳。 

＊譯文： 

普陀岩整天都立在急流的灘頭。顯現出金身，自在地觀

察著世間的眾生。 
（觀世音）菩薩很慈悲，感應眾生的痛苦，而來世間救渡

眾生。巧妙地傳下了書卷，祈求平安。 
站立在蓮花座上，現出了金身。畫出觀音的影子，哪知道

畫家的筆這麼神奇。 
畫中的觀音，玉手拿著真經，正在宣說美妙的道理。祂正

以慈悲人，渡化眾生，遠離迷惑的道路。 

478.鐘武德〈潮洲齊心堂〉2400： 

                                                       
2399普陀岩，位於高雄市湖內區逸賢里，主祀觀世音菩薩，副祀文殊

菩薩、普賢菩薩、十八羅漢。創建於昭和 9 年（1934）。 
2400 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 10 號。詩題中的潮洲齊心

堂，未詳。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    139 
 
 

鷲嶺2401深林好避秦2402，綠陰禽鳥曲頻頻。 
滿堂風月2403明神殿，一榻禪機興道因。 
暮鼓參觀茶奉佛，晨鐘拜謁念經呻。 
山樓市夕雲霜2404彩，滌盡俗心絕願塵。 

＊作者： 

鐘武德，參見 413 則•作者。 

＊譯文： 

像靈鷲山一樣的深林，可以避世隱居。綠蔭下，禽鳥頻頻

啼叫。 
滿堂的美妙風景，神殿非常明亮。禪座上的禪機，能夠興

盛佛道的因緣。 
黃昏的鼓聲，引人參觀以茶奉佛的儀式。清晨的鐘聲，則

讓人禮拜佛陀，並參與誦經。 
山上的閣樓和山下的市鎮，在黃昏的彩霞中。洗盡世俗

的心，讓它沒有任何塵世的願望。 

479.鐘武德〈釋尊聖誕〉2405： 
                                                       
2401 鷲嶺，即靈鷲山，佛陀說法的地方之一。參見註釋 1659。 
2402 避秦，逃避秦時的戰亂，引伸為避世隱居。典出晉•陶潛《桃花

源記》：「自云先世避秦時亂，率妻子邑人，來此絶境，不復出焉。」 
2403 風月，原指清風明月，引伸為美好的景色。 
2404 雲霜，白色的雲。 
2405 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 10 號。詩題中的釋尊，指



140    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

覺破風塵獨悟先，死生六道2406脫輪然2407。 
七年雪嶺2408休禪苦2409，萬里江山舍放2410堅。 
五戒2411愣嚴2412虛色相，六根2413潔碧坐清蓮。 
三千界上慈雲雨，佛眼慧光普濟蓮。 

＊作者： 

鐘武德，參見 413 則•作者。 

＊譯文： 

覺悟看破塵世，獨自一人開悟解脫。已經脫離六道的死

生輪迴。 
七年在雪山中，完成了辛苦的禪修。把萬里江山都堅定

                                                       
釋迦牟尼佛。祂是世人所尊敬，所以稱為釋尊。 

2406 六道，六種通道，即：天道、人道、阿修羅道、畜生道、餓鬼

道、地獄道。這六種是眾生輪迴的通道，所以稱為六道。 
2407 脫輪然，脫離輪迴。然，語助詞。 
2408 七年雪嶺，應該是六年之誤。雪嶺，即雪山（喜馬拉雅山）。

佛陀六年苦行，並非全在雪山。 
2409 休禪苦：休，完成。禪苦，禪定的苦行。休禪苦，完成了辛苦

的禪修。 
2410 舍放，同捨放，放棄的意思。釋迦牟尼佛出家前為王子，祂捨

棄王位，出家修行。 
2411 五戒，即：不殺生、不偷盜、不邪淫、不妄語、不飲酒。 
2412 愣嚴，嚴格。 
2413 六根：根，認識器官，共有六種，即：眼根、耳根、鼻根、舌

根、身根（觸覺器官）、意根（思想的器官）。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    141 
 
 

地放棄了。 
守格地遵守五戒，把外在的事物都看空了。六根清淨地

坐在清淨的蓮花上。 
在三千大千世界（全世界）灑下了慈悲的雨。佛眼閃耀著

智慧的光芒，坐在普渡眾生的蓮座上。 

480.吳焰炤〈敬呈覺然禪師〉2414： 

覺念諸生濁世紛，然將割愛入空門。 
禪心道學皆堅固，師範何慚眾仰尊。 

＊作者： 

吳焰炤，原刊作者前冠有「燃薪」二字，應該是作者的字。 

＊譯文： 

覺得學生們，都沈溺在紛紛擾擾的污濁世間。因此割下

對世間的愛戀，走進了佛門。 
禪心和道學都很堅固。做為大眾的師範，您一點都不必

感到慚愧。您是大家尊敬的對象。 

481.覺然〈敬呈覺然禪師 敬和瑤韵〉2415： 

                                                       
2414 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 10 號。詩題中的覺然禪

師，未詳。 
2415 同註釋 2414。本詩是上一首詩的和詩，所以詩題稱為「敬和瑤



142    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

奔波終日染塵紛，懈惓因循2416投佛門。 
幸運先生2417親指導，洗心立誓拜為導。 

＊作者： 

覺然，未詳。 

＊譯文： 

我終日奔波，沾染上塵世的紛擾。我因為一直懈怠厭倦，

因此投進了佛門。 
所幸遇到了先生您的親自指導，讓我洗心革面，立下誓

願拜您為師，來指導我。 

482.黃茂〈題慎修齋堂〉2418： 

                                                       
韵」。 

2416 因循，沿襲不變。 
2417 先生，指前一首詩的作者吳焰炤。 
2418 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 11 號。詩題中的慎修齋堂，

位於屏東縣里港鄉大平村，主祀釋迦牟尼佛。明治 21 年（1888），

由謝半水創建。［一說創建於同治 13 年（1874）。］昭和 16 年

（1941）出版的《臺灣佛教名蹟寶鑑》記載：明治 21 年（1888）

2 月 10 日，最初是建築竹茅屋，到了明治 40 年（1907）改建成

橫向五幢大堂，同年落成。昭和 14 年（1939）將中殿玄關改建成

內地式，竣工的同時，將慎修堂改稱雙慈山寶鏡禪寺。民國 44 年

（1955）重修大殿，47 年（1958）落成，更名為慎修禪寺。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    143 
 
 

慎築禪房山外山，修身此處最幽閒。 
齋中佛像莊嚴鎮，堂上清鐘警庶頑2419。 

＊作者： 

黃茂，屏東縣高樹鄉人。 

＊譯文： 

審慎地建築禪房，在深山裡。如果要修身，這個地方最幽

閒了。 
齋戒禮佛，佛像非常莊嚴。佛堂上，清淨的鐘聲，驚醒了

頑愚之人。 

483.郭叡靜〈寓慎修堂感作〉2420： 

慎修道味小山東，淡咬菜根樂在中。 
太母高峰2421當面起，彌陀境域悟心空。 
但裁紫築禪房對，不望青蚨2422府庫充。 
浮世功名原是夢，無如此處學圓通2423。 

                                                       
2419 庶頑，愚妄的人們。 
2420 同註釋 2418。 
2421 太母高峰：太母，原指老祖母，引伸為高聳。太母高峰，高聳

的山峰。 
2422 青蚨，原指傳說中的一種蟲子，母子不相離。用其血塗銅錢，

錢花了會自動飛回來。後用「青蚨」借指銅錢。 
2423 圓通，圓滿通達，指解脫境界。參見註釋 685。 



144    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

＊作者： 

郭叡靜，未詳。 

＊譯文： 

審慎地在小山的東邊，修習禪道。口中嚼咀著菜根，快樂

就在這當中。 
高聳的山峰，在面前隆起。那是能夠讓人證悟心空的阿

彌陀佛境界。 
對著禪房的只有經過剪裁的紫色建築。不必盼望金錢能

夠充滿庫房。 
虛幻人生的功名，原本就是夢。不如就在這裡學習解脫

吧！ 

484.濟霖〈妙善圓寂冠首悼吊〉2424： 

                                                       
2424 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 11 號。詩題中的妙善，應是

苗栗獅頭山獅岩洞（元光寺）或開善寺的僧人。冠首，面前的意

思。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    145 
 
 

妙修親族寄獅山2425，善念彌陀別俗問。 
圓滿莊嚴登十地2426，寂遊淨土2427佛同班。 

＊作者： 

濟霖，即詹濟霖。參見註釋 2338。 

＊譯文： 

你的親族，都在獅頭山修行。你念誦著阿彌陀佛的佛

號，不再過問俗世的事情。 
你圓滿莊嚴地登上了十地菩薩的階位。和阿彌陀一起，

寂靜地遊歷西方極樂淨土。 

485.李鏡塘〈偶感疑問呈無上禪師〉2428： 

                                                       
2425 獅山，苗栗獅頭山。山上有獅岩洞（元光寺）、開善寺等佛

寺。 
2426 十地，菩薩最後十個階段的修行，即歡喜地、離垢地、發光

地、焰慧地、難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法

雲地。法雲地之後即是成佛的佛地。（另有在法雲地和佛地之

間，加入等覺地，意思是幾乎等於佛陀的覺悟境地。） 
2427 淨土，清淨的國土。這裡特指西方極樂世界。 
2428 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 12 號。詩題中的無上禪

師，參見註釋 1603。 



146    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

光陰迅速感難量，汨汨2429塵勞實可傷。 
早覺浮生真苦海，不明何處是西方。 
輕云淨土逍遙境，佛說彌陀持樂鄉。 
聖域未知人得到，伏祈慈教示詳詳。 

＊作者： 

李鏡塘，參見 341 則•作者。 

＊譯文： 

光陰很快地消逝，感到很難想像。源源不斷的塵世勞累，

實在讓人感傷。 
早就覺悟虛幻的人生是真正的苦海。卻不明白哪裡是西

方極樂世界。 
人們隨便說說西方淨土是很逍遙的境界。佛陀也說阿彌

陀佛是極樂世界的主人。 
這種神聖的地方，不知道凡人是否可以到達？盼望您慈

悲地詳細為我開示。 

486.釋無上〈依原韵答鏡塘居士〉2430： 

                                                       
2429 汨汨，原為形容水波的聲音。在這裡則為源源不斷的意思。 
2430 本詩收錄在《南瀛佛教》第 14 卷第 12 號。這是依照前面那首

詩的韻腳，而寫的一首和詩。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    147 
 
 

真如實相2431妙難量，粘妄成勞亦足傷。 
長覺不迷超苦海，淨心自性見西方。 
離塵就是逍遙境，解縛當知極樂鄉。 
念佛之人行得到，彌陀經2432內示周詳。 

＊作者： 

釋無上，參見註釋 1603。 

＊譯文： 

宇宙的本體和真實樣子，很美妙，難以思量。抓住虛妄的

事物不放，會很勞累，也很傷害身心。 
長久地覺悟，不再為俗事所迷惑，就能超脫苦海。清淨自

己的心性，就能見到西方極樂世界。 
遠離塵世就是逍遙的境界。解開煩惱的束縛，就能夠知

道極樂世界。 
念佛的人可以往生極樂世界，這是《阿彌陀經》詳細開示

的。 

 
 
 
 

                                                       
2431 真如實相：真如，宇宙萬物的本體。實相，宇宙萬物的真實樣

子。真如實相，宇宙萬物的本體和真實樣子。 
2432 彌陀經，《佛說阿彌陀經》、《觀無量壽佛經》、《無量壽經》等淨

土宗的經典。 



148    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 

全文交互參照的作者和註釋： 

作者： 

105 則，張妙禪（1886-1965），字閒雲，別號臥虛，苗栗獅

頭山金剛寺、台中寶覺寺、臺北鎮南學林（在今臺北圓山

臨濟寺）的開創者。早年曾拜在今新竹縣湖口鄉著名文人

張采香（1880-1940）門下，學習琴、棋、書、畫和彫塑技

法，頗得其藝業真傳，為其日後的佛教事業，奠下極具藝文

特色和個人風格的深厚基礎。因而有｢客（家）籍藝僧｣的美

稱。出家後，拜在當時福建興化府（今莆田市）臨濟宗後果

寺住持的閩僧釋良達比丘門下。這和當時台灣僧尼，大多

屬於福建鼓山湧泉寺或漳州南山寺的法脈，大有差異。1924
年南瀛佛教會成立後，他被推舉為理事。同年 10 月，南瀛

佛教會在會中設立「布教師」之職。翌年，被任命為會中的

「布教師」。1925 年 5 月日本臨濟宗妙心寺派，授與「（在

台）開教使」之職。 

341 則，李鏡塘，著有《科儀彙編•五方科儀》。 

363 則，林玠宗，出身台中霧峰林家望族，張妙禪（參見

105 則•作者）的弟子，曾任真修堂住持。中國張宗載（參

見註釋 1010）成立「佛化新青年會」，推動新佛教、新僧

入會後，即被選為「佛化新青年會臺灣弘法團導師」。著

有《天臺宗哲學》（上、下二冊）、《法性宗哲學》等書，

並撰寫與新佛教、新僧人運動有關的文章，如：〈佛化新

青年會之解釋及東亞佛教徒之使命〉（與張宗載合著）、

〈佛化新僧之宣言〉等。 



  台灣佛教古詩選輯：日治時期第 471 首〜第 486 首    149 
 
 

註釋 

註釋 685 圓通，圓滿通達的道理，乃是妙智所證得的道理。 

註釋 1010 張（君）宗載（1896 - ?），太虛大師（1890 - 1947）的學

生，中國近現代「佛化新青年會」創始人，主張佛教必須大力改

革，與傳統僧人對立起來。因而觸怒湖南主席唐生智之師顧淨緣，

張 宗 載 被 捕 下 獄 ， 佛 化 新 青 年 會 也 被 迫 解 散 。 甯 （ 君 ） 達 蘊

（1901- ?），太虛大師的學生，與張宗載共同成立佛化新青年會。

張宗載和甯達蘊都是武昌佛學院的學生。武昌佛學院，位於中國

湖北省武漢市武昌區，是中國最早的佛學院，由太虛大師創建於

1922 年。倡導「人生佛教」，批判傳統佛教專為「死人」服務的經

懺佛教。又，張宗載和甯達蘊都曾來過台灣弘法。 

註釋 1472 青草湖靈隱寺，位於於新竹市東區青草湖畔。早年名為感

化堂，又稱孔明廟，乃台灣日治時期在家佛教──齋教的齋堂。

大正 13 年（1924），鄭保真、翁妙於青草湖畔創建感化堂，配祀

諸葛亮（諸葛孔明），因此又稱孔明廟。昭和 7 年（1932），舉行

觀世音菩薩安座，改名靈隱寺。 

註釋 1585 大屯觀音，大屯山和觀音山。兩山分別位於臺北市和新 
北市，是兩座台灣北部知名的山巒。 

註釋 1603 無上禪師（1907 - 1966），新竹人。新竹青草湖靈隱寺的

第二任住持。（靈隱寺，參見註釋 1472。）1951 年，曾幫助星雲

法師和大醒法師，在靈隱寺設立佛教學院──「台灣佛教講習

會」。 

註釋 1659 靈鷲山，位於中印度摩揭陀國王舍城東北。簡稱靈山。

山形似鷲頭，又以山中多鷲，故名。佛陀曾講《法華》等大乘經

於此，因此成為佛教勝地。 



150    正觀第一一三期/二○二五年六月二十五日 
 
 
註釋 2338 濟霖上人，號德桂，苗栗大湖法雲寺僧。曾任新竹師善

堂監院。法正，指正、指教。 

註釋 2345 福田，可生福德的田地。舉凡敬侍佛、法、僧、父母、

悲苦者，即可得福德、功德，就像農人耕田，能有收穫。故以田

為喻，則佛、法、僧、父母、悲苦者，都可稱為福田。 


