

# 中台山

释惟贵 噩 題

社 長/釋見燈・發行人/李祖原

編 輯/中台禪寺文教中心編輯部

發行所/財團法人中台山佛教基金會

地 址/54544南投縣埔里鎭一新里中台路一號

電 話/(049) 2930215·1993 年 1 月 10 日創刊 中華郵政中台字第一六四九號 執照登記為雜誌交寄

2016年·11月號

版權所有·請勿翻印·ISSN 1810-0929

**免費贈閱・歡迎隨喜助印** 

郵政劃撥/財團法人中台山佛教基金會

帳 號/22122941

Chung Tai Shan Magazine

http://www.ctworld.org

### [本期主題] 恭敬謙讓,和諧人生

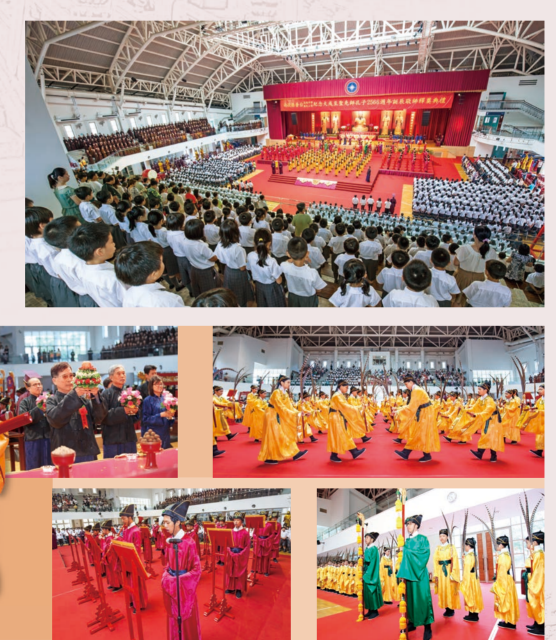
[正法眼藏]《佛說四十二章經》【二十五】——第十二章舉難勸修(一)

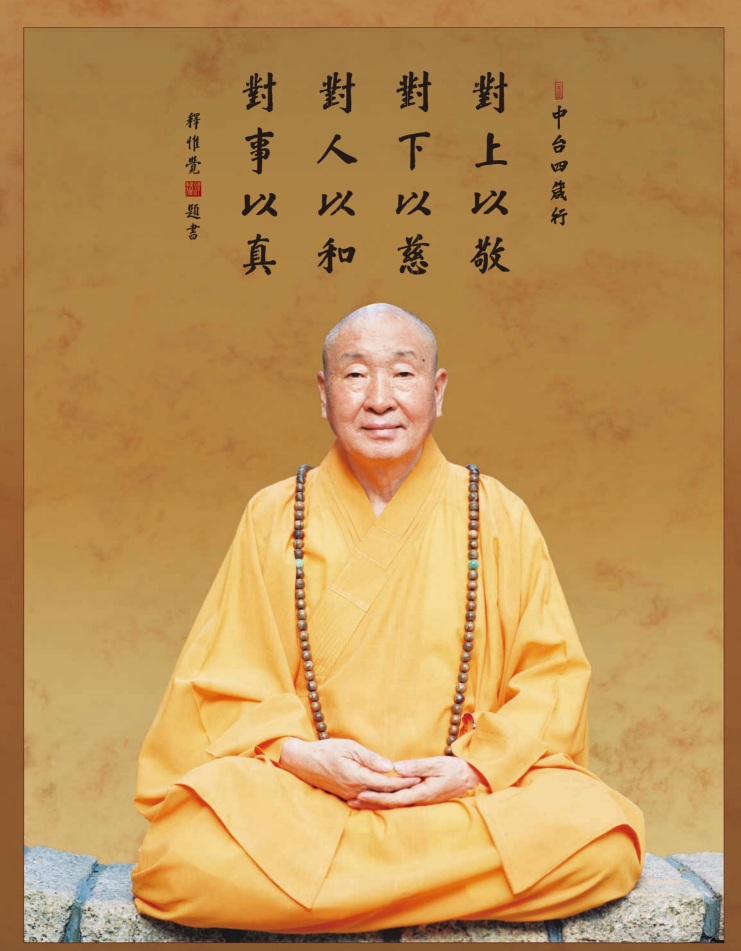
[佛教藝術]佛雕之美——淨化心靈的覺者之相

[ 普台教育] 普台聯合敬師釋奠典禮

## 紀念大成至聖先師孔子2566週年誕辰 普台聯合敬師釋奠典禮

「聞樂知德,觀舞澄心,識禮明仁,禮正樂垂,中和位育。」 迎接新學年,近一千八百位師生暨家長, 在普合聯合敬師釋奠典禮中,與聖賢相逢,與禮樂相識, 立德立容,清明在躬,文質彬彬,修己以敬, 青衿學子綻放心光,照亮十方法界!





中台堂上開山祖師惟覺安公老和尚法相

## 目蘇



#### 04

#### 【正法眼藏】

《佛說四十二章經》【二十五】——第十二章舉難勸修(一)

惟覺安公老和尚開示



#### 19

#### 【本期主題】

恭敬謙讓,和諧人生

編輯部



#### 46

#### 【普台教育】

#### 普台聯合敬師釋奠典禮

編輯部

| 20 | 【本期主題】 | 善修和敬得安樂    | 惟覺安公老和尚開示 |
|----|--------|------------|-----------|
| 22 | 【本期主題】 | 放下無求降慢心    | 見材法師      |
| 24 | 【本期主題】 | 對人以敬六度行    | 見投法師      |
| 26 | 【本期主題】 | 一心恭謹 菩薩行持  | 見歌法師      |
| 28 | 【本期主題】 | 至誠恭敬泯人我    | 見牒法師      |
| 30 | 【本期主題】 | 禪修聞法伏慢幢    | 傳聖        |
| 31 | 【本期主題】 | 入道要門恭敬爲上   | 傳芸        |
| 32 | 【本期主題】 | 運恭敬心成人間淨土  | 傳範        |
| 34 | 【本期主題】 | 修行的第一步——恭敬 | 傳恭        |
| 35 | 【本期主題】 | 放下人我眞恭敬    | 傳中        |
| 36 | 【本期主題】 | 改過,調伏我慢    | 傳躍        |
| 38 | 【佛典故事】 | 成就五法得病癒    | 編輯部       |

#### 中台山月刊第二〇二期

| 40 | 【佛學院園地】 | 覺心觀照                        | 中台佛教學院          |
|----|---------|-----------------------------|-----------------|
| 42 | 【佛教藝術】  | 佛雕之美——淨化心靈的覺者之相             | 見迅法師            |
| 49 | 【健康素食】  | 川味榨菜                        | 編輯部             |
| 50 | 【紅塵清泉】  | 一百零五年度<br>大專青年禪學會聯合幹訓       | 全國大專青年禪學會提供     |
| 52 | 【紅塵清泉】  | 普剛精舍一百零五年度<br>梁皇寶懺消災祈福超薦大法會 | 普剛精舍提供          |
| 54 | 【紅塵清泉】  | 普梵精舍啓建一百零五年度梁皇寶懺大法          | <b>會</b> 普梵精舍提供 |
| 56 | 【紅塵清泉】  | 普宜精舍十週年慶啓建梁皇寶懺祈福大法          | 會 普宜精舍提供        |
| 58 | 【菩提心旅】  | 喜出望外                        | 淑惠              |

### 編輯手札

《禮記·學記》:「凡學之道,嚴師爲難。師嚴然後道尊,道尊然後民知敬學。」 新學年新展望,普台教育就由「尊師重道」開始!隆重莊嚴的敬師釋奠典禮,以品德教育 爲基石,融合國學本位課程、禮樂素養,由國小、國中、高中師生躬身參與,將中國優良 道統以及定心靜心課程的學習,呈現在必誠必敬的釋奠典禮中。青青子衿於禮樂佾舞、歌 詩諷詠中,陶鑄品德,厚植學養,潛移默化於端正品行;是故每學年伊始,普台師生相見 歡於「敬師釋奠典禮」,虔敬感恩中,步步邁向聖賢之道。

古德云:「或盡忠立孝,濟國治家,行謙讓之風,履溫恭之道,敬養父母,成第一之福田;承事尊賢,開生天之淨路。」恭敬,是奠定社會倫理的基石,也是自覺的體現,更是利人利己的菩薩行持。世尊亦指導弟子以「六和敬——身和同住、口和無諍、意和同悅、戒和同修、見和同解、利和同均」作爲維繫僧團健全之道。故知尊重禮敬,實是待人接物,以及影響團體和諧的根本。本期主題「恭敬謙讓,和諧人生」,與您分享如何從生活中觀照,去除憍慢,落實常行普敬的謙恭精神,成就熙怡和諧的人間淨土!

## 《佛說四十二章經》四十二章經》四十二章舉難勸修回

惟覺安公老和尙開示

編輯部整理







「佛言:人有二十難。貧窮布施難。 豪貴學道難。棄命必死難。得睹佛經難。 生值佛世難。忍色忍欲難。見好不求難。 被辱不瞋難。有勢不臨難。觸事無心難。 廣學博究難。除滅我慢難。不輕未學難。 心行平等難。不說是非難。會善知識難。 見性學道難。隨化度人難。睹境不動難。 善解方便難。」

這一章舉出修行人所面臨的二十種 困境。「佛言:人有二十難。」對於修 行學佛的人來說,修定修慧,希望福慧 增長,乃至成道證果、獲得解脫,都會 遇到這二十種障礙。假使能夠突破這些 困境,我們的福德、智慧、定力就能有 所成就;相反地,若不去努力,修行就 是處處障礙。「舉難勸修」,就是勸發 修行人努力突破困難、盡力學習。

在社會上,無論做人做事,也會經 常遇到困難,假使認為每件事很困難而 不去做,那麼做任何事情都不會成功。 如果能夠本著恆心、耐心、願心去克服、 突破障礙,不但學業、事業能成就,自 己的修行和道業也能成就。所以,遇到 了這二十個難題,要努力去突破,不要 退縮、不要害怕困難。

#### 貧窮布施難

有些人因為運氣不好,或是事業不 順利,乃至事業失敗的因緣,所以來學 佛。雖然學佛了,如果還是不明白窮困 潦倒的原因在哪裡?就很可惜。貧窮, 是因爲過去慳貪,沒有修布施、沒有修

供養,今生就會感得貧窮的果報。

爲什麼「貧窮布施難」?一者因爲 過去慳貪的習氣還存在,二者因爲已經 很貧窮了,沒有餘力可以布施。一般人 不了解,布施能夠把貧窮、慳貪捨掉; 假使把慳貪布施掉了,貧窮也會跟著布 施掉。

一般人到廟裡拜拜,都會祈求佛菩 薩、神明賜給他好運、賜給他財寶,但 是要他布施卻不太容易。如果明白三世 因果的道理,知道今生貧窮是由於過去 的慳貪、吝於布施所招感,今生即使再 怎麼貧窮,也會盡力布施的。

所以,難與不難,只是認知的問題, 了解這個道理了,貧窮的人也會樂於布 施。有一些學佛的居士和發心的菩薩, 知道自己今生貧窮,是由於過去生缺少 布施功德所招感的果報,所以遇到化緣、 修建道場,都非常願意盡力成就這些功 德。對於這些人來說,這一生雖然貧窮, 布施反而不是一件困難的事。

一般人認爲貧窮的人要三餐溫飽都 很困難,吃也吃不好、住也住不好,哪 裡有能力布施呢?有些人還會說:「師 父,您勸我修行學佛,如果修行學佛可 以有飯吃,菩薩能保佑我發財,我就來 學佛。」修布施法門,確實可以改變命 運,可以讓人富貴,因爲種善因、得善 果,有施就必定有得。修大布施、大供 養,真正可以把貧窮轉化掉,爲什麼? 雖然沒有錢卻能盡力發心,是真正的發 心。對於有錢人而言,拿八萬、十萬、

佛説四



乃至一百萬來布施並不困難,但對於沒 有錢的人而言,靠打工一天賺一千多 元,卻能拿五百元出來布施,這就非常 不簡單了!由於發心廣大,所得的福報 也大。明白了今生的貧窮,是由於過去 沒有布施,沒有種富貴的因,今生就要 趕快布施,未來才不會繼續招感貧窮的 果報。

出家修行的法師沒有錢財,怎麼修 布施?出家可以法布施,還可以布施自 己的慈悲心。舉例來說,有人來道場參 訪、觀光,布施一個笑臉,或是親切問 候一句:「阿彌陀佛!」這也是布施。 能夠布施歡喜,處處都是福報。

相反地,如果看到居士一來就心生 煩惱,覺得又有人來擾亂清修,心量狹 小,只想要躲避人群,時間一久,可能 就會產生心理障礙,變得自我封閉。所 以,有人到道場來,我們要布施歡喜。 布施歡喜的這念心,就是富貴、就是善 果。因此,出家眾也要修布施——法布 施、智慧布施、慈悲布施,這些都能產 生無量的福報。

貧窮有兩種:物質上的貧窮與精神上的貧窮。一般人認爲沒有錢就是貧窮,但從佛法的角度來看,沒有財富,



並不是貧窮;有了財富卻捨 不得布施,才是貧窮。人的 欲望是無窮盡的,擁有十萬 想百萬,有了百萬想千萬, 有了千萬想一億……甚至想 要擁有全世界,希望財富盡 入囊中; 假使無法如願, 就 覺得自己很貧窮,好像欠缺 了什麼。

俗話說:「知足常樂。」 道家也說:「富貴莫若知 足。」假使心能知足,即使 物質生活不如意,也能「常 樂」。「常樂」,才是真正 的富貴。所以,物質的貧窮 並不是真貧窮,精神上的不 知足,才是真正的貧窮。假 使心不安定,找不到安身立 命之處,始終在物質上追求,

一生就活在貧窮當中,這是修行學佛必 須確立的正知見。

幾年前,有一位居士半夜到靈泉寺 找師父。師父問他:「爲什麼這麼晚上 山?有什麼事?」他說:「師父!我得 了失眠症,已經半個月睡不著覺了,如 果再繼續失眠下去,可能會得精神病。 懇請師父慈悲,幫忙想想辦法。」師父 問他:「你爲什麼失眠呢?失眠應該是 心中有煩惱、有問題不能解決吧?」

近年來, 患失眠的人不少, 有些是 由於心當中累積了許多問題想不通,或 是爲了名利、家庭、事業……患得患失,

鑽牛角尖,忽然精神上失去主宰,就造 成失眠。

這位居士說:「十年前,我在觀世 音菩薩前許了一個願,希望能買一棟房 子。假使能夠如願,我就開始吃素。現 在我不但買了一棟,還買了第二棟,照 理說應該要吃素了,可是一來自己覺得 素菜不好吃,二來太太也不允許,認為 吃素沒有營養。所以,到現在都還沒有 吃素,心裡實在過意不去,對不起觀世 音菩薩。師父慈悲,請您跟觀音菩薩講, 等我在迪化街買了房子之後再來吃素。」

這個居士雖然擁有兩棟房子,由於 不知足,希望求觀世音菩薩保佑,讓他 在迪化街再買一棟房子。師父告訴他: 「這樣下去,你的房子始終是買不完的。 你說吃素沒有味道,其實吃素有沒有味 道,決定在我們這一念心。吃素是先苦 後甜,起初可能覺得很勉強,吃到嘴裡 淡然無味,慢慢養成了習慣,慈悲心也 逐漸增長,這個時候,粗茶淡飯都覺得 香甜,這時叫你再吃肉,反而覺得又腥 又臭,令人發嘔。爲什麼過去覺得不好 吃的,現在卻變得好吃了?可見,好不 好吃,決定在我們這念心,與素菜本身 無關。肚子餓的時候,什麼都好吃;肚 子不餓,吃什麼都不順口。」

「再者,吃素不夠營養,這個觀念 也不正確。現在的維生素,很多是從植 物當中提煉製造的。出家人吃了幾十年 的素,身體還是很健康,很有力氣。假 使有人只吃肉、不吃蔬菜,卻很快就會

《佛



生病。此外,牛、羊、馬、駱駝……都 只有吃草,但都是力大無窮,怎麼能說 吃素沒有營養呢?如果一個人心中很平 靜、很愉快、很安詳、很自在,吃什麼 都能吸收。細胞能吸收養分,身體就會 健康。如果心裡憂愁、煩惱、患得患失, 身上的細胞也隨之產生變化,就會產生 疾病。有些人得了癌症、長了腫瘤,或 是生了怪病,都是過去心裡的憂愁、煩 惱積壓久了,使得細胞跟著起變化,產 生不正常的變化,就會生病。」

「佛法說:『三界唯心,萬法唯 識。』想要使身體健康,首先要保持愉 快的心情,要肯定佛法、肯定自己, 這樣吃什麼東西都能吸收,身體就很健 康。相反地,心當中憂愁、煩惱,即 使吃最好的東西,吸收不良,怎麼會健 康呢?」這位居士聽了之後,覺得很 有道理。一個星期之後,他上山來告訴 師父,他已經開始吃素,而且不再失眠 了。

人的欲望是無窮盡的,假使不知道滿足,一直在物質上追求,即使名利雙收,心中也會非常空虛、匱乏,這就是精神上的貧窮,也是真正的貧窮。

以求名爲例,一般人認爲在社會

上擁有權勢,就是貴。有些 人就想透過種種關係,或各 種手段獲得一官半職, 乃至 求高官厚禄, 這念心始終都 是向外追逐,求不到時,便 產生苦惱;即使求到了,有 了官位,別人在面前恭維, 背後可能還是瞧不起這樣的 人, 甚至私下詆毀……何貴 之有? 所以,富貴和貧窮,有

事、有理,有物質層面、有 精神層面。什麼才是真正的 貴?心當中清淨,沒有貪心、 瞋心、癡心、慢心、疑心, 無欠無餘,一片清凉, 真正 是人生最大的富足與安樂。 所以,真正的貴,就是知足。 知足常樂,始終心繫善法、

善念,精進不懈,功德時時刻刻都在增 長,就是最大的富貴,如此,人生就有 無窮盡的希望,未來更有無窮盡的功德 果報。古德云:「人貧不是貧,心貧實 是貧;人貧能養道,是爲貧道人;心貧 無智慧,墮入餓鬼身。」有些人雖然物 質上很匱乏,但是心裡卻自在滿足,時 時刻刻安住在善法、安住在菩提涅槃, 這就是真正的富貴。

所以,所謂「貧窮布施難」,難與 不難,就是觀念上的問題,認識清楚了, 就不難;認識不清楚,就是難。假使知 見不正確,做什麼都很難,布施很困難、

修行也很困難;但修行、布施是一定要 做的事,做了,一定可以得到好處,認 識清楚了,再苦也不爲所苦,吃苦就了 苦,這樣一來,即使很貧窮,也不會覺 得布施是一件難事,修行就更能有所成 就。

#### 豪貴學道難

所謂「豪貴學道難」,「豪」是 豪門,指在社會上有地位、有權有勢之 人。「貴」是尊貴,擁有名譽、才能與 學識,受到社會大眾的肯定與尊敬,這 就是「貴」。一般人都會對自己所擁有 的權勢產生執著與貪愛,要他捨棄權勢 來修行學道,不是件容易的事情。

佛法說「諸法緣起」,世間的一切 都是無常,眼前的富貴刹那即逝,貧窮 的人會老、會死,富貴的人也會老、會 死,無論是當權或不當權,也免不了一 死。佛法告訴我們「心性本具」,只有 這一念心才是最真實的,這才是無窮無 盡的真生命,這才是真正的富貴。了解 這個道理了,捨豪貴、出家學道,就不 再是一件難事。

#### 棄命必死難

對一般人而言,捨棄生命、布施生 命,是一件非常不容易的事情。但是, 難與易,也是觀念與認知的問題。中國 人講究「忠孝節義」,爲忠、爲孝、爲節、 爲義,赴湯蹈火在所不辭,這是君子爲 人的理念。

佛

孔子云:「朝聞道,夕死可矣」, 聞道比生命更爲可貴。有了這樣的理念, 捨生取義就不是困難的事情,因爲捨棄 一個短暫而無常的色身、壽命,換來的 是無窮盡的生命,這是非常值得的。

佛法講得更深入,要開悟、成道、 證果,要證我空、法空,最後空也不執 著,契入實相境界,生命就是蓋天蓋 地、不生不滅。世間的生命是脆弱無常 的,只有實相才是真正的永恆。師父說 法、諸位聽法的這念心安住正念,時時 刻刻都很自在,即使命在旦夕,也不會 慌亂。假使沒有悟到這個道理,要他把 生命布施出來,就會像大難臨頭一樣, 只會選擇逃避,哪裡還會赴湯蹈火、義 不容辭呢?所以佛說「棄命必死難」, 就是這個道理。

佛陀時代,有兩位比丘結伴去聽佛 說法。路途遙遠,又缺乏水源,兩人都 瀕臨渴死的邊緣。好不容易找到一個水 井,一位比丘汲水便飲,另一位見水中 充滿了小蟲便不飲。飲水的比丘問他: 「怎麼不喝水?」比丘回答:「世尊制 戒不得飲有蟲水,井水有蟲,所以我不 飲水。」喝了水的比丘便勸他飲水,以 免渴死不能見佛。比丘回答:「我要持 佛淨戒,寧可爲道而死,不可無道而生。 假使因此渴死,也沒有關係。」結果這 位比丘,終因缺水而死。喝了水的比丘, 保全了性命,抵達佛陀說法的處所。

佛陀見到喝了水的比丘,問他:「你 從哪裡來?有人與你結伴同行嗎?」比 丘對佛陀說:「世尊!我從波羅脂國來。 有一位比丘同行,但因路途遙遠,又缺 乏水源,最後發現了一口井,可是井水 有蟲,我爲了能夠聽到佛說法,因此喝 了井水,才能來此見到世尊。另一位同 伴因爲堅持不飲有蟲水,在途中不幸渴 死,無緣見到世尊。」佛陀對他說:「你 實在愚癡!你沒有真正見到佛卻誤以爲 已經見到佛。你的同伴雖然因守戒往 生,但他能夠守志弘道,所以福報是最 大的。寧可犧牲自己,也不願傷害任何 生命,由於持戒清淨的緣故,這位比丘 已經往生天界,繼續聞法修行。」佛陀

接著說:「持戒的功德非常殊勝,不但可以享天福,而且生生世不退菩提。親聞佛法是很大的福報,而持戒清淨的功德尤爲殊勝。」

歷史上有很多投降、變節的人物,雖然保全了性命,卻 遺臭萬年。相反地,忠臣孝子 爲了忠、孝、節、義,捨身棄 命,表面上看好像是犧牲了, 但他的精神流芳千古,功德善 果更是無量無邊。明白這些道 理,就能如文天祥所言:「哀 哉沮洳場,爲我安樂國。」這 念心定了,與眞理相應,就能 視死如歸。

以佛法的角度來說,不 但是精神不死,進一步還要開 悟,證到菩提、涅槃,這才是



真正的不死。所以,修行沒有別的,就 是要精進、要放得下,爲了成就道業, 這一生都可以拿來布施、供養。《楞嚴 經》云:「將此深心奉塵刹」,這就是 真正的大捨。捨得徹底,妄想、業障也 捨掉了,只有這念心才是最真實的。悟 到這念心,就能找到自己真正的生命, 否則,將虛妄的色身當作自己,就真正 是「棄命必死難」。

修行學佛,必須了解色身是無常的, 只有法身和功德才是蓋天蓋地,無量 壽、無量光。要證到這個境界,就先要 如禪宗所說的「大死一番」。什麼是「大

死」?就是拚命捨棄過去的種種壞習慣, 犧牲奉獻、廣行布施,所以,要有大悲 心、大願心,有正知正見,才能成就; 如果沒有大願,就會因循苟且,有一點 小毛病,就時時掛礙色身,這就是怕死。 病,是從過去的業障而來的。有了病, 不知道精進用功,偏偏執著這個假的色 身,四處求醫,妄想顚倒,哪裡談得上 「棄命必死」?

一般人不了解這個道理,所以貪生 怕死。我們既然明白了,就要發心、要 用功、要認識清楚,這一生修行一定要 果證無生。達到無生的境界,就能生死



佛說

自在。假使沒有這個願心,道業不能成 就,做什麼事情都不容易成就。

#### 得賭佛經難

過去要想見到佛經是一件很困難的 事,要有大福報、要有殊勝因緣,才看 得到佛經,現代由於印刷術和交通的發 達,弘法普遍,佛經流通也廣,所以看 佛經非常方便。雖然如此,卻有許多人 視而不見、聽而不聞,把佛經視爲普通 書籍,不知道佛法的珍貴;即使有機會 聽聞佛法,既不相信、也不能深入,甚 至認爲佛法只是行善而已,把佛法當成 一般的善法,這樣即使聽聞了佛法,還 是等於沒有聽聞。由於現代社會佛經流 通很廣泛,一般人反而不知道珍惜,所 以說「得睹佛經難」,要真正契入佛法 的心要,更是不容易。

過去,佛經是非常珍貴的,不是一般人能見到的。古德先賢發願保存大藏經,或是刻在石碑上,或是用木刻製版、印製、保存。保存大藏經不是件容易的事,儲存木刻版大藏經,需要很大的空間,以及特殊的環境條件。宋朝有一位法珍比丘尼,看到大藏經,如獲至寶,便發心要刻印大藏經,使其廣為流通。刻印木刻版大藏經,需要大量的人力、物力。法珍比丘尼的家裡雖然非常富有,但變賣了所有的房子、土地,還是沒有辦法刻完一部大藏經。

爲了使佛經流通,法珍比丘尼更 發起大慈悲心,自己出去化緣。起初還 有人願意支持助印,但慢慢地愈來愈 少。爲了刻經,法珍比丘尼不惜捨身爲 法,砍下自己的左手,用鹽水浸漬以免 腐爛,然後右手拿著砍下來的左手,去 托缽化緣。當時很多人被她的悲願所 感動,也跟著變賣田產來成就刻經的功 德。

刻經的志願尚未完成,法珍比丘尼 就往生了。徒弟們繼承她的遺志,如法 炮製,一代接一代地斷臂托缽化緣,經 歷這樣艱辛的過程,一直到第三代,才 完成整部藏經的刻印工作。

藏經集結,也是不簡單的工作, 要經過種種複雜的手續,就像立法院的 案子要三讀通過一樣。經過第一次集 結、第二次集結……動用了很多財力、 人力,才使得佛經流傳到現在。所以, 「得睹佛經」確實是不容易的事。即使 是現代,很多邊地民族也是看不到佛 經、聽不到佛法。現在即使有很多人發 心流通佛經,但沒有福報的人還是視而 不見、聽而不聞,看了以後甚至把佛經 扔了,還加以誹謗,自招罪過。所以, 與佛法無緣的人,真正是「得睹佛經 難」。

唐朝玄奘大師到西天取經,花了 將近二十年的時間,才把佛經從印度帶 回中國。帶回來的佛經是梵文寫成的, 要經過繁複的翻譯過程,才能在中土流 傳。在古代,翻譯經典需要動用龐大的 財力、人力,不像現在翻譯一般小說那 麼簡單。翻譯佛經,必須要請高僧大



德,要請證義,以證明翻譯無誤,還要 經過諸多潤飾,這部佛經才可以流通。 所以,每天誦經、看經,要心存感恩, 要作難遭遇想。

玄奘大師之後,又有一位義淨大師, 千里迢迢地西行取經,經過二十五年的 歲月,歷經千辛萬苦之後回到中土,寫 了一首詩感嘆佛經的難得:「晉宋齊梁 唐代間,高僧求法離長安;去人成百歸 無十,後者安知前者難。」「去人」, 指到西天取經求法的人。「去人成百歸 無十」,去了一百個人,回來的不到十 個,許多人都命喪途中。「後者安知 前者難」,後代讀經、看經的人,如 何知道前人取經的困難呢?

又云:「路遠碧天唯冷結,砂河 遮日力疲殫,後賢如未諳斯旨,往往 將經容易看。」古代取經的菩薩都是 用生命去換取佛經,所以我們看到佛 經,要珍惜、要恭敬,所謂「人身難 得,佛法難聞」,要珍惜聽聞佛法的 因緣,否則錯過了這一生,要再看佛 經就不容易了。

中國最早的佛經是《佛說四十二 章經》、《佛說八大人覺經》、《佛 遺教經》,這三部經在當時都是至 寶。當時的人知道佛經得來不易,比 其他寶物環要珍貴,所以看經前一定 都要先洗手;經書一定擺放在最清淨 的地方,用乾淨的布蓋上,以避免灰 塵。由於古時的人寫經、印經、誦 經,都有這種恭敬心,所以就能產生

種種感應。現在因爲佛經唾手可得,大 眾不以其爲珍貴,沒有恭敬心,所以誦 經、寫經、印經,都不容易產生感應。

佛經說,供養佛、供養法、供養僧。 如何供養法?一是流通,一是恭敬。在 過去,就是繕寫佛經。由於過去印刷術 不發達,所以需要人工謄寫;現在印刷 技術進步了, 佛經印刷精美, 不需要人 工繕寫了。假使書法寫得很好,爲了流 通佛經,也可以發心寫經。但假使只是 以經書爲習字的範本,寫了一章、一節、 一句,寫完了就扔掉,就會招罪過。



佛經是佛所說的,是人生的眞理, 也是古人犧牲生命換來的。假使不尊 重、不恭敬,乃至輕蔑佛法、毀壞佛經, 就會招罪過。看經也是如此,要作難遭 遇想,畢恭畢敬地將經本擺正,左歪右 斜都不好。放置佛經的地方要清淨,不 要放在椅子或坐墊上。此外,還要保持 佛經的清潔,不要弄髒、弄亂;經上不 能隨便寫字,或是圈圈點點,必須另外 作筆記。佛經和世間的書籍不要放在一 起,不但是佛經,一般薦亡消災的疏文 也要端端正正地擺放,假使隨意扔在一 旁,就是對法不恭敬。沒有恭敬心,就 沒有感應。

「得睹佛經難」,既然看佛經、研究佛法是這麼殊勝難得,今生能夠聽聞佛法,實在是很大的福報,要作難遭遇想。對法寶有恭敬心,就能得到無量的福報。

#### 生值佛世難

「生值佛世難」,「佛世」,一是 指佛法住世,一是指佛的法身、報身、 化身住世。佛住世是爲了度化眾生,但 要出生在佛住世的時代,非常不容易。 佛的法身恆常住世。佛的報身化現在



淨土,要得了三昧、心清淨 了,才有緣得見佛的報身。 佛的應化之身,有大化、小 化、隨類化之別,所謂「人 有誠心,佛有感應」,佛的 應化之身也是可見的,如釋 迦牟尼佛就是應化之身,具 三十二相、八十種好,世壽 八十年。

佛經過三祇修福慧、百 劫修相好,能夠遇到相好莊 嚴的化身佛住持世間,是非 常稀有難得的。現在仍是釋 迦牟尼佛的教化期間,下一 算佛是彌勒佛,據經典記載, 要經過五十六億七千萬年, 彌勒佛才會出世,在龍華樹 下成無上正等正覺。

佛法住世有三個時期:

正法、像法、末法。正法、像法時代已 經過去了,現在是末法時代。三個時期 主要是指人的根機有正法、像法和末法 三種;所謂末法根機,就是對於佛經起 疑、對佛像不生恭敬心,乃至懷疑佛的 真實性,生毀謗心。對佛法沒有辦法生 起正信,道業就不容易成就。

現在是末法初期,末法有一萬年, 前五千年期間,還有人可以成道證果, 後五千年就非常困難了。成道愈來愈難, 並不是佛法不靈,而是人的根機每況愈 下的緣故。每一個時代,眾生的根機都 不一樣,這是因爲信心而有差別。無論

是出家或在家修行學佛,假使信心生根、 根深柢固,信心達到百分之百,道業就 成就了。

很多人認為末法時代不能成道,只 好念佛求生西方,這是錯誤的觀念。生 西方不是壞事,但是如果認爲修行無法 成道,只能等待生西方,靠這種等待的 心理,是絕對沒有辦法成道的。無論是 西方淨土或東方淨土,都是一種果報, 必須靠現在的努力,有因一定有果。

有大因緣、大福報的人,才能見佛, 親見聖跡、親聞法音,立刻就能成道證 果。佛在世時,根機好的人見佛得度, 聽到佛說:「善來比丘,袈裟自著,鬚 髮自落。」馬上就證得阿羅漢果。現在 雖然無緣見到佛的丈六金身,但仍能見 到佛的舍利。阿育王造八萬四千塔,每 一座塔中都供養著佛的舍利,遇到有緣 的人、發大心的菩薩,舍利塔就會從地 下、從空中涌出。此外,現在還有佛像、 佛經的流傳,見到了佛像、佛經,也能 增加我們的信心。

現在的人不容易成道,就是因爲疑 心太重。疑什麼呢?第一、懷疑佛法; 第二、未能親見佛、菩薩、羅漢,所以 懷疑聖賢的存在。無論是出家或在家, 都是如此。佛法是以信心為基礎,假使 能夠親見佛陀,就能斷疑生信。信心達 到百分之百,感應就現前,無論打坐、 誦經、持咒,都有感應;假使沒有信心, 修什麼法門都沒有辦法成功。要增長信 心並不容易,信心是多方面的,有事、

有理。具有大智慧的人,才能契入心性、菩提、涅槃、覺性、真空之理;對於一般人來說,就要藉著莊嚴的佛像, 令其產生信心。

經上說:「凡所有相,皆是虛妄。」 但要想見到這個虛妄的假相,還是要靠 因緣。舉例來說,大眾坐在講堂裡聽經 聞法,講堂是虛妄的,中台山也是虛妄 的,但是有些人,可能連中台山的名字 都沒有聽過,更不可能到中台山來。虛 妄,不是什麼都沒有,而是指這些都是 假相、假有。這個假有要靠福報,才能 因緣和合呈現出來。修行要了解這些道 理,否則信心無法增長;信心不夠,怎 麼修行,遇到一點點困難、煩惱,馬上 就退失菩提心,如何成道?

佛教從印度發展出來後,分成南 傳佛教和北傳佛教,所以佛像也有南、 北的不同形象、風格。中國人塑的就 是中國相,印度人、泰國人、斯里蘭卡 人、寮國人塑的佛像,就是印度相、泰 國相、斯里蘭卡相、寮國相。所以,佛 像雖是個假名、假相,藉由這個假相來 啓發內在自性,由相而見性,因名而昭 德,也是悟道的一種方便法。

過去曾經有一位居士到山上來參 訪,他告訴師父:「中國大乘佛法的所 有宗派,我都不相信。」師父問他:「那 你相信什麼?」他說:「我只相信小乘 佛法。」師父再問:「你只相信小乘, 小乘經典提到須彌山、提到三千大千世 界,那麼,須彌山在哪裡?」他一下子 便答不出來了,所以,以這樣懷疑的心 態來學佛是沒有用的。

有些人主張「須彌山是喜馬拉雅山」。假使須彌山是喜馬拉雅山,那所有的佛法都站不住腳了,這些都是邪見,對於佛法沒有信心,只是跟著現代學者趕時髦,對於佛法只是質疑、研究、考證,而不落實修行,這是錯誤的心態。

後來,又有另一位居士到山上來, 提到:「不但大乘不是佛講的,連小乘 也不是佛講的。」師父就問:「如果不 是佛講的,總是有一個根據,你們發表 這種論點是以什麼爲根據?或是自己打 坐開悟,得到禪定、得到宿命通或天眼 通而得知的;或是自己研判出來的?」 這人說道:「既不是自己得到三昧神 通,也不是從教理中研判出來的,是根 據國外的研究結果。」他說:「目前有 人甚至懷疑,釋迦牟尼佛是不是真有其 人?」既然連佛的存在都成了疑問,如 何修行學佛?有一年報紙刊載,在尼泊 爾發現了古代記錄釋迦牟尼佛的碑文, 許多學者也參與了這項考古工作,相信 他們以後不會再懷疑釋迦牟尼佛存在的 真實性了。

三十七助道品中的七覺支,第一就 是擇法覺支,修行學佛要選擇無漏、清 淨的法。假使沒有選擇的智慧和能力, 往往會被外在的名望所迷惑,以爲有名 氣的人所說的知見都是正確的。雖然很 有名氣,但假使不去實踐,道理講得再



多,對自己的修行一點也沒有幫助。

如果對佛法、對修行沒有真正的信 心,不但學什麼都不容易成就,還會產 生邪知邪見。譬如一桌好菜,每一盤都 是上等好菜,但其中一盤被下了毒,不 小心吃到了,就會喪失性命。中了邪知 邪見的毒,則會失去法身慧命。

出生於佛陀時代的人,能夠親眼見 到釋迦牟尼佛的丈六金身,親耳聽聞佛 開演梵音,根本不需要去考證,也不會 懷疑。但是,「生值佛世」是不容易的。 現在由於去聖日遙,人們對於佛經、佛

像沒有恭敬心,甚至用懷疑的態度來 研究佛法,自己起了種種煩惱,當然 沒有辦法成道證果。我們現在雖然見 不到佛的丈六金身,但和一般人比較 起來,還是有很大的福報,因爲我們 能夠聽聞佛法、出家修行,還見得到 佛像並生起信心。

中國北魏、北齊時代,佛教興 盛,佛像雕刻也很發達。我們從佛像 的身上,就可以體會出當時人們對佛 法的恭敬心,也能看到佛法在當時興 盛的情況。從隋唐到現代,每一個朝 代佛像的風格都不盡相同,當我們看 到這些佛像時,就好像回到了那個朝 代,心就定下來了。

心念很重要,修行就是要轉化

這一念心。心起了煩惱了,就要轉 念,可以念佛,也可以看佛像。看到 清淨、莊嚴的佛像,煩惱自然而然就 化掉了。也可以思惟佛的法身、報 身、化身,思惟佛從因地到果位是如何 修行成功的,具有哪些功德?進一步, 思惟什麼才是真正的佛?佛的法身就是 實相,實相才是真正的佛。佛的法身不 離佛的報身,佛的化身也不離佛的報身 和法身。了解這些道理,才能對佛和佛 像產生信心。

同樣是看佛像,每一個人看到的結 果都不一樣。有些人看到的佛像是光明 的,有些人只看到一般的佛像。由於每 個人的恭敬心、願心不同,業力也不同, 所以會產生不同的結果,這是隨著每個 佛說

四

人的心念所反映出來的境界。

古德云:「佛在世時我沉淪,今得 人身佛滅度,懺悔自身多業障。不見如 來金色身。」佛在世的時候,自己沉淪 在地獄、餓鬼、畜生道,始終與佛無緣。 當佛的報身入涅槃之後,自己才出生到 人間,這是什麼原因呢?就是自己業障 重,福報不夠,所以始終見不到如來丈 六金身三十二相、八十種好。生值佛世 的確是不容易的事,要有大福報、大因 緣、大願行,要與三寶結緣,才能生值 佛世,遇佛、見佛。

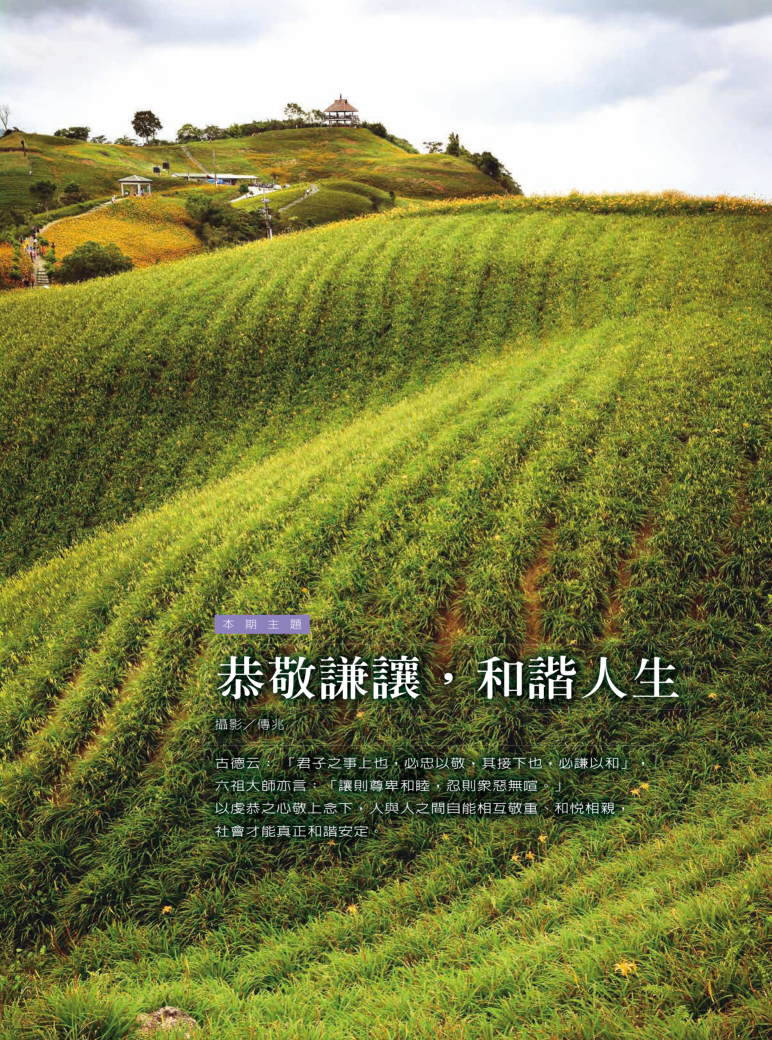
曾經有一個年輕人,本來想出家修行,但身邊的親戚、朋友、同學都勸他: 「修行不一定要出家,在家也可以修。」 歷史上的確有在家居士修行成就的記載,如佛陀時代的維摩詰居士、中國唐朝的龐蘊居士,現代也有一些修行很好的大居士,但這些例子畢竟是少數。

這個年輕人就聽從旁人的話,沒有 出家,找了一份工作,成家立業。有一 次工作中發生意外,眼睛就看不見了, 怎麼醫也醫不好。後來這個居士到山上 來,希望眼睛如果治得好,他就要出 家,因爲出家必須六根完備。但是,定 業難逃,怎麼醫得好呢?所以,無論是 男眾或女眾,沒有福報就出不了家。一 切法都是因緣,修行學佛也要有福報、 善緣。在道場中,一切都是淨緣、都是 善緣。在家居士要面對家人、面對現實 的生活,要養家餬口,就必須要有事 業,在家庭、在社會上,要遇到淨緣、 善緣很不容易。眼睛失明了,再想要出家,就沒有這個福報和因緣了。

一切法都是緣起,出世法和世間法 的因緣不同,所產生的心境也不一樣。 當遇到淨緣、善緣出現時,就要把握; 假使錯過了,想要再成就這件事就不容 易了。看到佛像是殊勝的緣,也是因爲 自己心中有這個因,因緣和合才能夠成 就果報。如果看的不是佛像,而是美人 像,而且心當中產生了貪愛,果報就相 差十萬八千里了。

爲什麼會產生男女的欲愛?一是因 爲過去的習氣;二是自己心中的執著, 執著男女的假相,以假亂眞;三是由於 迷色迷心,以爲這些假相是美好的、是 清淨的。要對治欲愛、色愛的煩惱,就 要透過思惟,思惟這些假相是不淨的、 是不美好的;還要經常返照自己的心 念,經常保持正念、正定,檢討反省, 欲愛、色愛的煩惱就能慢慢地轉過來 了,這就是轉識成智。

出家修行不容易,生值佛世更是困難。要想生值佛世,就要靠自己發願, 廣集福慧資糧,要誦經、持咒、念佛、 念法、修福報、修供養……藉著這些前 方便,由外在的佛、外在的法來啓發 自性佛寶、自性法寶,最後得到畢竟解 脫。在得到解脫之前,這些方便也是必 須的。所以,「生值佛世」是最大的福 報、最大的勝緣。(待續)



## 善修和敬得安樂

#### 惟覺安公老和尚開示

編輯部整理

無論是世間法或出世間法,恭敬心都很重要。 如果對任何人都有恭敬心,家庭就能夠和諧、社會自然就能夠安定, 人與人之間就能減少很多煩惱和磨擦。

修行學佛,要時時保持善念、正念,不要有貪心、瞋心、癡心。起了惡念,做惡事,果報就在惡道——畜生、餓鬼、地獄。做了善事、做了正事、做了大事,將來就是善報——或是在人道、或是在天上、或是爲賢爲聖,名留千古。所以,修善得善報、造惡墮惡道,因果絲毫不爽。

怎麼樣才能使我們做好人、做好事? 做正人、做正事?做大人、做大事?提供 大眾四個原則,作爲通達人與事的橋樑 ——「對上以敬、對下以慈、對人以和、 對事以眞」。無論士、農、工、商、學、 兵,無論世間、出世間,掌握這四個原則, 這一生就會有所成就——研究學問的,學 業有所成就;做事業的,事業有所成就; 修行的人,道業也會有所成就。

#### 敬而無失 恭而有禮

恭敬心,能去除我慢的習氣。所謂「對 上以敬」,什麼是「上」?學校的校長、 老師,家庭裡的父母、兄長,乃至於社會 賢達、公司的主管、政府的首長……這些 都是上。在上位的人,以慈悲心照顧下屬; 在下位的人,以恭敬心侍奉、尊重長上, 這些都必須靠「義」才能達成,也就是《六 祖壇經》所說的:「義則上下相憐。」古 人也說:「見義勇爲。」有了義,彼此之 間就能產生關懷心、慈悲心、憐憫心。

六祖大師又說:「讓則尊卑和睦。」 忍讓,就是一種尊重,要尊卑分明。尊卑 分明,不是不平等。很多人觀念錯誤,認 爲尊卑分明是不平等、不民主,而義憤填 膺,或是自怨自艾,總覺得自己不如人。

佛法告訴我們,人人都有佛性,雖然 佛性是平等的,但這是指理上的平等,事 上則有千差萬別。例如佛已經得到解脫, 沒有煩惱、憂愁、恐怖,心裡都是光明的; 不但如此,還有大定力、大慈悲、大智慧、 大願行、大神通……萬德具足,普度一切 眾生。反觀凡夫眾生,時時都在煩惱、憂 愁、恐怖當中,脫離不了生、老、病、死, 在苦海中頭出頭沒,所以佛是尊、是上, 值得我們恭敬、尊重。我們做不到像佛那 樣的慈悲、智慧,就要向佛學習、向佛頂 禮、向佛看齊。

眾生雖然都有佛性,但是佛性的智 慧、慈悲沒有辦法完全顯露,這是因爲過 去造種種業,心中有昏沉、妄想、無明、 煩惱,所以是卑;雖然是卑,但本具的佛 性,又與釋迦牟尼佛的佛性無二無別,所 以在理上肯定了自己,又不卑了。明白了 這個道理,一個是事,一個是理,就能不 卑不亢。對於「尊卑和睦」的道理,自然 而然順理成章,就不會自卑、自憐,看到 別人尊貴坐在前面,自己坐在後面,感到 很委屈、很傷心。把這些道理想通了,就 知道他們有德、有能、有修養、有戒行, 自己應該尊重他們。尊重他人,是善法、 是功德,自己坐在後面,不是一件卑微的 事情。所以,把道理想明白了,就一定會 去做,而且一定做得很好。

#### 百事之成 必在敬之

儒家說:「愛人者,人恆愛之;敬人者,人恆敬之。」我們尊敬對方,對方也會尊重我們。用恭敬心,就能除去自己心中的我慢。一般人不容易察覺到自己有我慢的毛病,總自認高人一等;或者是明明比別人差,卻認為自己跟別人一樣;或是明明跟別人一樣,卻認為自己比較強……時時都有一種優越感,不服別人。有了這些毛病,我們的事業就不容易成就。其實

我們的能力和實力,別人看得很清楚,所謂「當局者迷,旁觀者清」。有了我慢心,就是一個大障礙,即使有再大的能耐,上司也不敢用,因爲難以合作。修行人有了慢心,道業也不容易成就。所以,恭敬心要在平時養成。

佛法告訴我們,有一分恭敬心,就能 消除一分業障;有十分恭敬心,就能消除 十分業障。消一分業障,就能增長一分福 德和智慧;消十分業障,就能增長十分福 德和智慧。不用等到來世,今生就能得到。

無論是世間法或出世間法,恭敬心都 很重要。來到道場,對於佛、法、僧三寶 很恭敬。養成了這種恭敬心,帶到家庭、 社會,自然而然也能恭敬他人。如果對任 何人都有恭敬心,家庭就能夠和諧、社會 自然就能夠安定,人與人之間就能減少很 多煩惱和磨擦。這些道理大家都了解,但 有時容易忽略,所以如果能夠做到,做人 一定會有成就;做人有成就,做事情就會 減少很多障礙;做人做事都沒有障礙,這 一生一定會有所成就。



學生時代,有一次指導學弟妹課業,當時因爲自己的觀點不斷地遭受到學弟妹的質疑,一氣之下憤而步出研究室,決定不再教了。當自己走出戶外,靜下心來,恍然警覺到自己的無知和情緒失控。心中困惑著,原本當初歡喜地和學弟妹討論功課,爲何自己會突然生氣呢?明明想幫助他們解決課業問題,爲何當自己受到質疑時,就不想再教導了呢?到底自己是真心、無所求地想幫助學弟妹,還是藉由幫助他們來凸顯自己呢?

反省檢討自己的因地發心,初初開 始,純粹想幫助學弟妹解決課業問題,並 不期望獲得任何回報。但內心深處,卻隱藏著「我是學長,你們是學弟妹」、「我懂得比你們多」、「是我在幫助你們」等,種種「我執」的認知。當這些自以爲是的認知受到挑戰時,覺得「我」不被認同,爲了固守「我」是對的,不自覺地講話音量愈來愈大聲,乃至引發瞋心煩惱,導致雙方不歡而散。

#### 傲慢故我罪即生

這些自以爲是的認知,背後隱藏著我 執、我慢等煩惱。因爲自我驕慢,才會以 爲自己懂得比別人多;因爲執著「我」是



真實的,所以當別人質 疑「我」的認知時,等 於質疑「我」;因爲傲 慢,當心中的優越「我」 反覆遭受侵害時,便不 想再教導幫助對方。這 不就是有條件地幫助 人,期望別人認同優越 的「我」嗎?

經云:「有我罪即生,亡功福無比。」 《六祖壇經》中,法達 法師因執著誦了三千部 法華經而生慢心,縱使 修行多年,始終法不入 心。經六祖大師的開 導,方知一切罪過,根 源於執「我」,因爲我 執,進而執我所,而有

「我的」功德、「我的」修持、「我的」 名聲……,在我執中計較分別,乃至於造 作種種罪業,即是「有我罪即生」。

#### 平等無求心清淨

「我」只不過是個因緣和合的假名。 隨著因緣轉換,「我」的身分,有時是教師,是助人者;有時是學生,是受助者, 有時候又是其他的角色,沒有一個固定不 變「我」的形象,也沒有一個真實不變的 「我」。既然如此,何須再執著「我」呢? 自己當時所執著的「我是學長,你們是學 弟妹」,也是因爲誤將「我」視爲真實不 變,進而在人我之間,起種種的妄想分別, 只是妄上加妄,徒增煩惱而已。

再者,所謂教學相長。教導別人的同時,自己也在學習。當教導者同時也是受教者時,究竟是誰懂得多?誰幫助誰呢?世界武學黑帶風雲名堂光榮榜大師,中台禪寺武術總教練曾文鐵曾說過:「人愈是厲害,愈是要謙虛。」他指出,「在教學過程中,實際上是學生在教你。被學生問到不能回答了,才能真正學到東西。教練,就是『教學也要練』。」可見,教學過程中,指導別人的同時,自己也在學習,教師即是學生,助人者即是受助者。唯有看破我相、人相,不執著我在助人,不執著所修的功德,無能修所修,能所俱空,才是真正的功德。

了達人我皆是虚妄,放下心中的執著,以平等心、謙虚心、無所求心,看待周遭一切人事物,心中的我慢煩惱頓時消散。取而代之的是,無限的感恩,感恩境界的提醒,幫助自己發覺隱藏在心中的煩惱執著;感恩三寶,讓自己能聽聞佛法,如理思惟,降伏自心當中的無明煩惱。





從小到大,求學之路都算順遂,因此 養成了目中無人、貢高我慢的習氣,總認 爲只要自己努力,事情就可以順利達成。 因緣際會下接觸佛法,第一次禮佛,深受 感動,原來人可以這麼謙虛、恭敬。究竟 謙虛、恭敬背後蘊含著什麼樣的道理與修 行理念?

「一日之所需,百工斯爲備。」食衣 住行當中的點點滴滴,仰賴無數人的付出 與努力,即便是一碗平淡無奇的白米飯, 從播種、灌溉、耕耘、收割,到烹煮、上 桌,也都匯集了眾人之力,才能完成。日 常生活所需的一切,尚且依賴各行各業的 供應,更遑論我們自己本身的成就,有哪 一個部分是靠我們自己獨立完成的呢?

#### 知恩感恩心謙恭

想想現在的「自己」從小到大受到多少人的幫助?從「自己」生下來那一刻開始,無論是生育、養育、教育「自己」的父母師長,乃至於曾經協助、指導、包容「自己」的同學、朋友、同事、長官等,正一點一滴成就了「自己」。換而言之,現在的「自己」乃至於「自己」的成就,都包含了其他人的付出與心力,不是「自己」個人獨自完成的,倘若沒有這些人所



提供的食衣住行與教 導,「自己」又如何 能存活至今?而今日 「我」的技能與品格, 也都是生命中這些人所 共同造就。分析思惟至 此,發自內心的感恩、 謙恭之心便油然而生。

《法華義疏》云: 「謙遜畏難爲恭,推其 智德爲敬。」放下了過 去種種的傲慢、自以爲 是,重新檢視自己的人 生,學著用感恩、恭敬 的心對待每一個人,也 以謙遜的心來學習、面 對自己的生活,發現得 到最多、收穫最大的環 是自己。進一步了解

到,恭敬心也是感恩、謙卑、禮讓、謹慎 之心的延伸,更是自利利他的菩薩行,具 足布施、持戒、忍辱、精進、禪定、般若 等六度圓滿功德。

#### 平等謙下菩薩行

當我們面對一切人恭敬有禮,讓對 方感受到尊重、禮遇、沒有壓力, 就是力 行「布施」法門;而抑止、調伏內心的忌 妒、傲慢,以恭敬心待人接物、應對進退, 這種止惡行善的精神, 也是六度法門中的 「持戒」與「忍辱」。所以恭敬是一種善 法,如果能夠持之以恆於生活中落實恭敬 心,即是菩薩的「精進」行履。「先以善 攝惡,後以捨攝善」,常行恭敬即是廣修 善法,亦是契入一念不生的前方便。

保持恭敬心,就要調伏自己的慢心, 面對他人時不要被名利、得失、地位、權 勢、恩怨等種種成見左右,一心敬慎、專 注在當下,即是「禪定」。由於如實了達 因緣果報、緣起性空及實相的真理,深信 眾生本具佛性,因此發自內心謙虛恭謹一 切眾生,積極斷惡修善,不爲名聞利養、 地位權勢所迷惑,也不執著「我」的謙恭 美德,是深信眾生本具的佛性,也是了解 佛法因果、緣起、實相的眞理; 透得此理 就是菩薩「般若」智慧的彰顯。因此,恭 敬之心不僅利益他人,亦是莊嚴自己的菩 薩願行。

《法華經》云:「若人散亂心,乃至 以一華,供養於畫像,漸見無數佛……乃 至舉一手,或復小低頭,以此供養像,漸 見無量佛,自成無上道。」眾生以散亂心 入於塔廟中,尚且能成就無上道,更何況 是一心敬慎的虔恭之心呢?

o VIBY



恭字,從心,共聲。「共」有眾人同 處之義,由篆文「為」看來,有以心爲本、 兩手端拱作揖之象。敬者,則從苟從支, 有慎重自肅、尊重他人義。合而言之,恭 敬即是於眾人共處、同事中,發自內心尊 重他人,且形之於身,謙遜有禮的態度和 作爲。

《禮記·曲禮》云:「君子恭敬撙節, 退讓以明禮。」恭敬心是爲人基本品德之 一,更是儒家君子之道的核心人格特質, 子曰:「有君子之道四焉:其行己也恭, 其事上也敬……」老和尚提出中台四箴行 作爲僧俗弟子修行、處世之準則,第一個 便是「對上以敬」,上者父母、師長、才 德賢能者也。老和尚常提醒大眾,有一分 恭敬心,便能消一分業障,增長一分福德 智慧;有十分恭敬心,便能消十分業障, 增長十分福德智慧。當我們對他人心生恭 敬的同時,就在把「我」放低,乃至放下, 由事返理,憍慢隨之伏下,謙卑退讓之心 自然而生,即便有才能,也不會凌人傲物, 猶如大地,位居眾物之下,接受一切,究 竟生成萬物,供給眾生一切所需。

#### 憍心自高法不入

佛法於恭敬中求。在經典中, 佛說法



一個心中驕矜自傲 的人,看不到自己的不 足,不知尊師重道、尊 德敬賢,用種種自以爲 是的想法,堆砌我慢高 山,遮蔽光明的前程,

也障礙清淨自性,縱有多智也是枉然。《大智度論》云:「雖智德高明,若不恭敬供養,則不能得大利……若破憍慢高心,宗重敬伏,則功德大利歸之……若人憍心自高,則法水不入。」

#### 常行普敬佛知見

進入佛學院薰修,在學習《論語》課程,雖然上課認真聽講做筆記,寫作業時卻在融通佛法處有了障礙。教授師屢屢慈悲指導調整,自己也很努力,仍不得要領。

一個多月過去了,心中不免有些挫折:好 歹是過去的專修,怎麼回事?念頭方落, 猛然醒悟:這不正是慢心嗎?抱持自己過 去所學的看法不放,頭不點地,法水何 入?當下痛定思痛,毅然放下所學,以恭 敬降伏心中傲物,更加恭謹戒愼聽講,唯 恐漏聽一字一句,終於逐漸有所突破!

佛法中以肯定他人佛性爲要。常不輕菩薩云:「我不敢輕於汝等,汝等皆當作佛。」孟子亦云:「敬人者,人恆敬之。」當我們如實了知一切眾生皆有本具的佛性,我與眾生平等無二時,自然能降伏慢心,眞誠地恭敬崇事、謙讓他人。因地如是行,果上也能得到他人之尊重。由於內心謙恭,外敬他人,進而感召如《論語》所言,「君子敬而無失,與人恭而有禮,四海之內皆兄弟也」,社會詳和無諍的果報,成就利他自利的菩薩行持。

當今社會利字當頭,紛亂不已,唯有 內修自覺、恭敬之德,外行尊他謙讓之禮, 啓發彼此本具的佛性,從而覺他利他,令 國家社會安定吉祥,成就太平世界的清淨 果報!





孔子曾說:「居處恭,執事敬,與 人忠。雖之夷狄,不可棄也。」說明無論 行至天涯海角,都應當以恭敬之心待人接 物。然而當對象是「夷狄」時,心中的恭 敬是否真能始終如一?

暫且不論「夷狄」,即便是近在身邊、朝夕與共的有緣大眾,「恭敬」二字,我們能夠做到幾分?初次照面,相敬如賓,隨著互動頻率的增加,「相敬」的狀態迅速淡化,取而代之的是相熟、相親,一不小心就會穿越防線,導致相怨。「三人行,必有我師焉」,然而當彼此之間的距離愈近,個性、習氣、煩惱一一現形,面對對

方,還能萌生幾分見賢思齊的崇敬?抑或 眼中的對方早已一無可取,更遑論以恭敬 心相待。

#### 我慢貢高謙矯之

由於凡夫眾生習氣深重,當自己冷不 防被他人的習氣觸犯,惱怒的瞋心一旦燃 起,恭敬之心也悄悄蒸發,問題究竟出在 哪裡?慢心是恭敬心最大的敵人,「我」 則是背後最強勢的罪魁禍首。世人的心思 自始至終不曾脫離「我」的牢籠,因此, 恭敬心無法真誠地彰顯。從初見相敬如 賓,是爲了維護「我」的美好形象;見到



唯有學著將「我」 放下,才能使恭敬之德 大放光芒。而奇妙的 是,恭敬正是降伏我慢 的最勝法門,這分恭敬 出於自性理體,是無有 分別的深信敬重之心。 昔日,世尊夜睹明星大

徹大悟時嘆言道:「奇哉!奇哉!一切眾生皆具如來智慧德相,但以妄想執著而不證得。」迷惘眾生長夜在六道輪轉,煩惱厚重,習氣堅固——這是凡夫肉眼所見的他人,起貪瞋癡、造殺盜淫,乃至百千過惡,凡此種種使我們本具的恭敬心無法彰顯。但,這是眾生的「妄想執著」啊!以佛眼觀之,佛性眾生本具,平等無有高下,當中具足一切功德善法,與佛無異——這是眾生因本具佛性而值得恭敬之處!學佛,是向佛學習,讓我們發願效法佛的智

慧,學習覺者的心量,並從此刻開始,亦 步亦趨邁向如來的光明法界。

#### 隨喜讚歎心光明

當我們面對身旁的人,試著不去評論、計較對方的說話方式、生活習慣,以及臉部表情所傳達的內心感受,學習理解對方的善行、優點以及最初發心,並給予真誠的讚歎。例如:一個粗枝大葉的人,卻可能樂於助人;沉默寡言之人,可能善解人意;反應稍遲者,卻擁有坦誠的赤子之心。細細觀察圍繞在周遭的一聲關懷問候、一個微笑以及彎腰拾起地上垃圾、拈亮燈盞照破昏暗,及時伸出援手的每一雙手,都源自於清淨、慈悲、無私、利他的佛性作用,是真正值得恭敬,值得歡喜讚歎之處。

一切眾生皆有本具佛性,平等無有高下,沒有人有驕傲自大的理由,從個人涵養的斷惡修善,到六度萬行的菩薩願行,都是佛性良善的作用,也是覺性光明的彰顯,發自內心,隨喜讚歎身旁每個人的發心,成就眞誠的恭敬心,即是成就和合無諍的人間淨土。



## 禪修聞法伏慢幢

文/普燈精舍研經班學員 傳聖

記得剛踏入精舍上禪修課時,常會在 精舍出坡作務中分別坡務的性質與輕重, 甚至因此起了煩惱,產生退轉的念頭,真 的很感恩同修當時的耐心鼓勵,化解自己 心中的無明與埋怨,讓自己能繼續在禪修 班安住薰修。

然而,禪修課程中盤腿靜坐時的雙腿 痠痛,同樣又讓自己無法忍受,這時,心 中又起了惡念,何苦要讓自己活受罪?滿 腦子充滿疑問與困惑,加上同事們偶爾的 冷嘲熱諷,眞是何苦來哉!雖然如此,但 心中仍有不甘,總想要了解到底是什麼樣 的佛法,可以讓個性倔強、得理不饒人的 同修,在上了禪修班之後,說話變得語氣 溫和、待人處事身段也柔軟許多?於是不 斷鼓足勇氣,抱著「不入虎穴,焉得虎子」 的想法,繼續精進禪修課程。

好不容易初級禪修班結業了,經過一期課程的薰修,對佛法開始有了初步的認識。「佛」即覺者之意,原來眾生本具佛性,迷則眾生,覺即佛,透過覺察、覺照,依循覺性之理,精進用功,便能轉識成智,轉煩惱成菩提。禪修課程中提及老和尙教導的中台四箴行——「對上以敬」,讓自己了解到凡事不懂得謙卑、目中無

人、我行我素的結果,必定是在團體中不 得人緣,遭人排斥,而做事也將四處碰壁, 諸多不順遂。佛法的真實道理不僅受用, 更讓自己的想法改變,原本的虎穴成了寶 山,既入寶山就是要挖寶,而且不達解脫 目的絕不終止,豈能空手而歸?學佛自 此,如倒吃甘蔗,漸入佳境。

從初級禪修班到研經班,如今,不 論禪修靜坐、聽經聞法、出坡作務,處處 皆令人法喜充滿。期勉自己透過佛學的薰 修,將貢高我慢轉化爲恭敬禮讓,進而發 菩提心,永不退轉。感恩三寶,更感恩住 持法師的慈悲教導。



## 入道要門恭敬爲上

文/普新精舍研經班學員 傳芸

古德云:「入道多門,唯人志趣,了 無一定之法,其一定者:日誠,日恭敬。 此二事,雖盡未來際諸佛出世,皆不能易 也。而吾人以博地凡夫,欲頓消業累,速 證無生,不致力於此,譬如木無根而欲茂, 鳥無翼而欲飛,其可得乎?」祖師大德皆 教導以恭敬心為入道要門,如同中台四箴 行也是以「對上以敬」爲首。

母親自年輕時, 便一人負起母兼父 職的責任,獨自扶養照顧四個孩子,在龐 大的生活壓力中,卻從不曾抱怨,爲了 讓子女們有更好的生活,母親遂辭去工廠 工作,投身保險業務,爲拜訪客戶四處

奔波十分辛苦,只爲了 讓孩子們可以安心完成 學業。過去,傳芸未了 解佛法時,不知道要恭 敬、孝順父母,及至有 能力奉養母親時,也不 懂「今之孝者,是謂能 養,至於犬馬,皆能有 養;不敬,何以別乎?」 的道理。對母親雖有物 質上的奉養,卻沒有恭 敬心,更未能知恩感 恩,凡事以自己爲重,有空閒時間才回家 陪伴母親, 甚至母親多說兩句, 就回以不 耐煩的臉色。

兩年前的半夜,突然接到弟弟的電 話,得知母親因腎病導致肺積水,趕往醫 院時,母視已溘然長逝。母親生前慈愛 子女的心,十分殷切, 臨終前仍不忘教導 我們,回想母親往生前幾個小時,自己與 母親的對話仍是充滿驕縱、輕慢的語氣, 然而,此刻懊悔也無法減輕心中的愛別離 苦,以及子欲養而親不待的痛楚。

母親的突然往生,讓傳芸體會生滅無 常的道理,也更懂得要用知恩感恩的心恭 敬父母師長、長輩上司,用謙和的心待人 處事,理解用恭敬心去除驕慢心,唯有多 些謙卑,少些自大驕慢,才有虛懷若谷、 海納百川的心量,才能增長智慧,領悟佛 法微妙甚深的道理,透過禪修班所學到的 道理,在生活中實踐。雖然與母親的緣分 短暫, 傳芸願將所修一切善法功德回向, 供養生生世世父母師長,以報母親浩瀚深 恩。

## 運恭敬心成人間淨土

文/普同精舍護法會副會長 傳範

將恭敬心誠於中、形於外,人人和藹謙讓, 身心必然清淨康泰,國家社會詳和有序,進而成為人間淨土。



記得十餘年前初學佛時,常因聽經聞法心開意解,而法喜充滿。但,卻又自以爲是的以佛法審視他人言行,時時不自覺地度量別人的善與惡,直至讀誦到《法華經·常不輕菩薩品》,經文中提到,有一位菩薩比丘名常不輕,見出家、在家四眾弟子,皆悉禮拜讚歎:「我深敬汝等,不敢輕慢。所以者何?汝等皆行菩薩道,不敢輕慢。所以者何?汝等皆行菩薩道,不敢輕慢。所以者何?汝等皆行菩薩道,如當得作佛。」內心澎湃不已,不僅是因爲經文點出「眾生皆得成佛」的信念,更因這段佛陀因地修行的故事,描繪了菩薩度眾生,是出於恭敬心,將每一個人平等地視爲未來佛,真誠地謙恭禮敬,這著實給

了輕慢末學的我一記悶棍。原來,修行不 是拿著經教法理的尺處處審度別人,而是 藉由佛法時刻檢視反省,降伏貢高我慢的 心,進而蘊養尊重包容、謙和忍讓的美德。

#### 無明高心萌病苗

回想初任公職主管時,轄管業務涉及民眾財產交易安全,由於非自己熟稔的領域,所以事事認真、處處謹慎。若見同仁出錯即心生嫌鄙,認爲對方從事公職多年,連這種錯誤都不能避免,要不是自己把關抓出錯誤,萬一造成民眾財產損失,還得承擔賠償責任。每天如此戰戰兢兢處



理公事,面對絡繹不絕 臨櫃或電話詢問,如遇 民眾態度蠻橫,明明自 己有錯環強辯,甚至投 訴者,更生瞋怒厭惡。 久而久之,壓力悄然而 至,身體出現胃食道逆 流、自律神經失調等病 症,還誤以爲飲食不定 所致。直至有天深夜難 眠靜坐時,腦中竟浮現 一幕幕辦公室爭執的畫 面,即使已事隔多日仍 歷歷在目,忿恨猶然, 才驚覺自己已深陷負面 情緒的惡性循環中,在 寂寥難眠的暗夜中,更 令人深感無明之可怖。

#### 謙沖和順心自泰

感恩老和尚開示中台四箴行, 首爲 「對上以敬」,老和尚提到用恭敬心除去 我慢,慢心是個大障礙。修行上有了慢心, 道業不能成就;在社會上做事情,有了我 慢心,即使有再大的能耐,上面的人也不 敢重用。故佛法言:「有一分恭敬心,就 能消除一分業障;消一分業障,就能增長 一分福德和智慧。」過去只知道「上」, 是指職場的公司主管、政府首長,學校的 校長、老師,家中的父母、兄長,乃至於 社會賢達等。殊不知所有一切大眾都是 「上」,都要以恭敬尊重的心去服務大眾,

用包容謙忍的態度去接受指正、理解責 難。現在,除了兢兢業業地要求自己仍須 「對事以值」之外,更時時刻刻提醒自己 在公門中處理大眾之事,還要以「對上以 敬工的心態,改正不耐煩的習氣,放下「我 執」,多聆聽民眾的聲音,接納批評的意 見。漸漸地,心態調整了,減少很多的煩 惙和忿懟,心平氣和之後,身體也逐漸恢 復健康,古德云:「退步原來是向前」, 捨去我執我慢,自然清淨心安。

環視今日社會,自由民主聲浪無限上 綱,加上網路及電子通信軟體的普及,只 要對時事不滿或對某人有意見,就在網路 公然地以惡言詆毀,把攻擊言論誤認是民 主社會的正當作爲,原本恭良寬厚的社會 氛圍,取而代之是對立衝突的動盪時代。 因此,老和尚提出的中台四箴行,就是爲 人處世的準則,其中,「對上以敬」以恭 敬心對治我慢, 尊重個別的差異, 寬恕他 人無心之過,將恭敬心誠於中、形於外, 人人和藹謙讓,身心必然清淨康泰,國家 社會詳和有序,進而成爲人間淨土。

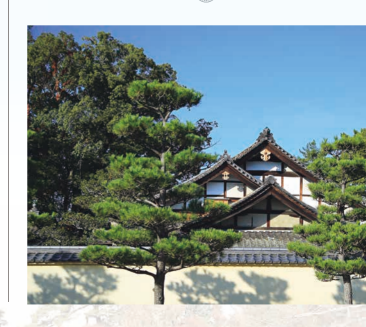
## 修行的第一步——恭敬

文/普新精舍高級禪修班學員、輔仁大學淨仁社 傳恭

記得剛讀研究所時,有一門課,由班 上同學各自認領一個主題輪流報告。因爲 同學們的學術、工作背景各異,所以每個 人報告的內容、風格、層次和深度都有很 大的差別。每次聽到不如我所想,或者不 符合我需求的報告時,就不想聽。甚至, 有些埋怨老師爲什麼不自己講,而讓同學 來說,眞是浪費時間。偶然向師父請法時, 提及這件事,師父開示:「不管同學講得 好不好,都耐心去聽,這是長養我們對人 的恭敬心、慈悲心,更是廣結善緣的好機 會。」

當下覺得豁然開朗,決心回去試試。 果不其然,當不再守著「我的需求」、「我 的標準」、「我的想法」,耐心傾聽時, 那些讓我「嘀嘀咕咕」的報告突然也有了 新的面貌。從同學有點緊張顫抖的聲音 中,聽出了他的認真;從密密麻麻的投影 片中,看到了他的準備;從似乎不知所云、 離題太遠的案例中,了解同學的背景,以 及我沒有接觸過的領域;從漏掉,或者是 沒有講清楚的報告內容中,發現可以請教 老師的問題。一切「不好」的內容都變得 有意義,課堂報告不僅變成學習知識的交 流平台,也成爲讓我認識、了解同學,進 而廣結善緣的好機會。所謂「未成佛道, 先結人緣」,當自己能夠放下我慢心,從 對方的角度考量,從善的方向思惟,收穫 反而比預期更多。

普賢十大願中,第一個是「禮敬諸佛」。禮敬三寶、禮敬師長親友、禮敬一切眾生、禮敬未來諸佛,以恭敬之心來待人處事,萬事萬物都訴說著佛法的微言大義。回憶起當初剛知道自己的法名時,並不知道「傳恭」,究竟對於我的修行意味著什麼意義?現在想起來,原來,正是師父提示我,落實修行的第一步,就是以恭敬心對待身邊的每個人。



# 放下人我真恭敬

文/普新精舍研經班學員 傳中

學佛以前,自己的性格較孤僻,不 習慣和人有太多的互動,總覺得只要把自 己該做的事情做好就好,因此,常常一不 小心得罪他人而不自知。有時候甚至還覺 得,不應與一些有利害關係的上司、長官 太過親近,好像親切融洽一點,這樣就有 曲意奉承之嫌。殊不知在暗自孤芳自賞的 同時,別人也覺得我孤立不群難以相處, 無形中也少了許多助緣。

在精舍上禪修班之後,才發現是自己 的觀念偏差,「位卑則足羞,官盛則近諛」 請教地位低、年紀輕的人感覺很丢臉;請 教有所成就的高位者,又嫌自己阿諛。不



論哪種情況,都無法做 到恭敬請益、不恥下問。 面對這些境界,心當中是 是非非,煩惱無盡,做事 也難有成就。直到有一次 上禪修課時,師父一句: 「不見他非我是,自然上 敬下恭,佛法時時現前, 煩惱塵塵解脫」, 猶如醍 醐灌頂般,令我心開意 解。原來恭敬不在於表 相,而在於一顆清淨無染 的心。

如同經典中五通梵志向世尊請法時, 世尊要梵志放下花,放下恭敬合掌的雙 手……最後,連能想的這個心都要放下。 《金剛經》云:「無我相、無人相、無眾 生相、無壽者相」,眾生皆是未來佛,皆 有佛性,都應該平等恭敬。古人言:「十四 沙彌解講經,似師年紀秖携瓶,沙彌說法 沙門聽,不在年高在性靈」,我們往往囿 於年紀、相貌、地位等分別,過度自我膨 脹,輕則潛藏不尊重他人的意識,重則驕 傲自矜,自讚毀他,不可不慎。

《論語》提到「君子敬而無失,與人 恭而有禮。四海之內,皆兄弟也。」以恭 敬心端正自己的言行舉止,使行爲合乎規 範,就不容易做錯事、走錯路。而恭敬謙 和的人,由於尊重他人,不論走到哪裡, 都能交上朋友, 與眾生結下良善的因緣, 善事也就更容易成就了。期勉自己時時覺 察、覺照,於生活中具體實踐恭敬,以恭 敬消弭心中的人我是非,端恪一心禮敬三 寶、孝敬父母師長、忍讓他人、謙卑處事。



眾生心迷,遇事都以「我」為中心, 自視甚高,總覺得別人不如自己。與人共 事時,不能接納別人的看法,不但無法把 事情順利完成,還讓自己與他人都起了煩 惱。

自小被教導要認真做事,個性謹慎小心的我,求學過程總能得到師長的讚許。 到了職場也是認真工作,事事不求人,因 而養成不服輸的個性。每天兢兢業業做 事、要求自己、也要求別人、得理不饒人, 不知不覺中,讓身旁的家人及學生倍受壓 力。

### 虔誠恭敬蒙法益

民國九十六年因婆婆病重,因而開始 接觸佛法。初入精舍,看到師兄們上台領 證或是供養師父時,都恭敬長跪,自以爲 是的我十分驚訝,久久無法理解。師父慈 悲應機教化,並沒有因爲我的不敬而放棄 我。每每於課堂上教授「恭敬」的道理, 提到對三寶「有一分恭敬,則消一分罪業, 增一分福慧;有十分恭敬,則消十分罪業, 增十分福慧。」佛、法、僧是人生的至寶, 如果沒有僧寶,徒有佛、法二寶,佛法如 何流傳?眾生又何以蒙受法益?

後來,師父在我生病住院時,特別於



百忙中抽空帶著師兄們 到醫院探視。心中非常 感念,心想自己何德何 能,若不是師父心懷悲 願,不捨一眾生,有誰 願意這樣付出?如是種 種因緣,讓我明白父母 給我生命,而三寶賜我 慧命,是我法身慧命的 父母。生命有限,而慧 命無限。當時在病榻中 的我,心中發願要把身 體照顧好,用有限的生 命來長養無限的法身慧 命。當有因緣再度上台 領證、供僧時,我心生 慚愧,虔誠恭敬長跪, 感恩善知識的教誨!

### 一念回光妄歸眞

在精舍發心、領職事,與許多人合作共事,過程中難免會有不同的意見跟做法,一旦經人指正,爲了維護自尊及面子,便生起無明煩惱,其實就是「輕慢心」在作祟!記得在一次法會結束後,師兄請我備茶水接待客人,正在準備中,另一位師兄二話不說接下我手中的工作,事後指點我的缺失,當時雖未發脾氣,卻起了煩惱!直到一次上課,師父告訴我們要放下

「貢高我慢心」,同時聽到法師唱誦〈懺悔偈〉,我潸然淚下,慚愧不已!來到精舍,就是在修行。而自己爲了維護形象及自尊心,讓事情變得複雜、混亂,這樣的「慢心」,是該懺悔、反省、改過!

古德云:「滿招損,謙受益。」待人 接物,切勿自滿、盛氣凌人,應當謙恭有 禮、眞心相待,才能蒙受利益、增長智慧。 人身難得,今已得;佛法難聞,今已聞。 今生有幸,得此人身,又得以聽經聞法, 透過佛法的學習,停下腳步,反觀自己, 看清自己的習氣和缺點,將佛法在日常生 活中實踐,改過向善,終能得到解脫自 在!

古德云:「有一些些,還有一些些。」 希望自己在佛法的薰修中,將心中這一 些些的高傲輕慢去除,讓謙卑恭敬不斷滋 長。期許這念心能時時覺察、知非改過、 精進不懈,定能轉迷成悟,修行的路才會 大有進展,圓滿菩提!







往昔,佛陀行化於舍衛國祇樹給孤獨園時,有一日,世尊告訴諸比丘:「生 病之人,若做了五件事,將導致長期臥病在床,無法早日恢復健康。是哪五件事 呢?牛病時,病人沒有選擇適當的飲食,不依照適當的時間進食,不看醫牛也不服 用藥物,心中常懷憂懼又喜瞋惱,不能慈心對待照顧自己的人。比丘!病人若做了 這五件事,身體將無法早日恢復健康。」

「再者,若病人能成就五法,身體便能早日恢復健康。哪五法呢?生病時, 病人若能選擇適當的飲食,在適宜的時間進食,依照醫生指示按時服藥,心中不懷 愁憂悲惱,常起慈悲心感恩照顧自己的人。比丘!病人因為成就此五法,身體便會 早日痊癒。」

「 比丘!前面五件事,大眾應當念念捨離,後面五件事,大眾應當共同奉行。 是故,諸比丘!當作如是學習。」諸比丘聞佛所說,個個歡喜,依教奉行。

後來,世尊又告訴比丘們:「看護病人時,若做了五種事,將令病人臥病於床, 難以早日康復。是哪五種事呢?在看護病人期間,若看護者無法分辨何爲良藥;起 了懈怠之心,沒有積極照顧病患;常起瞋恚心,又貪著睡眠;乃至於因爲貪愛飮食 的緣故而照護病人; 不以善言寬慰病人、不以佛法供養病患, 也不跟病人交談。比 丘!假使看護病患之人做了這五種事,會使病人無法早日康復。」

「然而,比丘們!看護者若能做到五件事,病人便得以早日痊癒。是哪五件 事呢?在照顧病人期間,若看護者能明辨良醫;主動積極照護病患,不懈怠放逸, 比病人早起,等病人安睡後才休息;樂於與病人交談,不貪好睡眠;同時以佛法供 養病人,且不貪著飲食;能爲病人說法,安慰病患。比丘!看護者如果能夠做到這 五件事,病人便得以早日痊癒。」

「是故,比丘!若照顧病人時,應當捨離前面五件事,成就後面五件事。諸 比丘!當作如是學習。」諸比丘聞佛所說,個個歡喜,依教奉行。

(編按:典故摘自《增壹阿含經・卷第二十四・善聚品第三十二》)



佛法云:「病由業起,業由心生」,疾病乃造作貪、瞋、癡等諸惡業所招感。 佛陀開示的病癒五法即是教導眾生,於病苦時,從事上去除貪愛及瞋心;理上從 心念著手,不懷愁憂悲惱,起慈悲心。而瞻視病人亦然,「見一切疾病人,常應 供養如佛無異」,事上理上,皆能正念正智,如法行持,如法供養,方能眞正自 利利他,離苦得樂。

# 佛學院園地

在佛教學院中的每一天,學僧用法、用心、用觀行, 努力在生活中實踐佛陀的教誨,走著佛陀曾走過的心路,記錄下對心念的觀照; 覺心觀照——是一份修行人的作業。

文/中台佛教學院

### 承擔 中台男衆佛教學院研究所一年級 見愫法師

很高興升上研究所!回顧在大學部兩年對自己有了更深的認識:發現自己喜歡學習,不喜歡承擔;喜歡吸收,不喜歡付出。

反省這些心態,說穿了就是經不起挫折。把學佛當作研究佛學,把修行 變成紙上談兵,不知不覺讓「我執」主導一切。爲了避免一遇到挫折就想逃 避,因此常反問自己是「誰」在丢臉?是「我」嗎?究竟「我」是誰?

佛法告訴我們,一切皆是因緣和合,只是眾生「妄認四大爲自身相,六 塵緣影爲自心相」,實際沒有一個眞實的「我」存在。每當想退縮時,就提 醒自己「無我相、無人相、無眾生相、無壽者相,修一切善法,即得阿耨多 羅三藐三菩提。」如此,才不會辜負開山祖師創辦佛學院的慈願。

### 淨穢由心 中台男衆佛教學院大學部一年級 見幀法師

這學期的打掃工作是資源回收,負責整理廚餘、分類回收物品以及倒垃圾。

垃圾桶裡面什麼東西都有,黏的、臭的、爛的、壞的、髒的、可以回收的。當一堆垃圾攤在眼前,尤其是看到可以回收的物品被亂丢,自己得從垃圾桶一一挑出時,心情起伏很大。爲什麼大家都亂丢垃圾?心境開始被這些垃圾所轉。出坡應當是愈發心愈法喜,爲什麼自己卻愈煩惱?

反省自己的心念,爲何被別人丢出來的垃圾所轉?只因心意識起分別, 有「我」、有「垃圾」。當心意識的分別與執著放下時,我發現了心世界:



有「我」有分別,無「我」無分別。

垃圾非垃圾,只因「我」把它當「垃圾」,煩惱接踵而來。垃圾的髒從何而來? 從分別心而來。把它當髒的,它就是髒的;把它當乾淨的,它就是乾淨的,「非關 外物,淨穢由心」。

### 心地法門 中台女衆佛教學院研究所二年級 見旻法師

老和尚曾在開示中舉了一個起善念的例子:「煮飯菜,今天煮飯,明天煮麵, 怎麼樣可以煮得好吃……」自己很受啓發,反省自己,爲什麼初初聽見時會感到訝 異。善念本來就離不開日常生活,只是反省自己在起念「怎麼煮得好吃」的因地心, 並不是老和尚說的無我,而是想要變換一下每日一成不變的菜色吧!

心地法門,不是另外找一個心地,從來就只是在當下努力而已。

### 定課 中台女衆佛教學院大學部二年級 見狀法師

法會動員期間,雖然忙碌,仍然要求自己要坐香、持誦《金剛經》、聽《楞嚴 咒》三遍。

如是落實定課後,發現雖然身在動當中,卻能降伏面對外境所起的煩惱。與大 眾相處,面對每個人不同的習氣與長處,可以讓自己多方面的學習與成長。當他人 習氣現前時,自己選擇退讓、靜默;面對他人長處時,就積極主動學習。因爲自己 的心常常作不了主,每日的定課,就更爲重要。在動當中,更能深刻地體悟到靜坐 的重要性。



# 佛雕之美

### --淨化心靈的覺者之相

文/中台世界博物館副館長、前國立高雄師範大學美術系教授、 法國巴黎第一大學造形藝術博士 見迅法師

# **美是一種心靈喜悅的感受與體驗。《**

美是一種心靈喜悅的感受與體驗。《金剛新眼疏經偈合釋·卷下》云:「清淨即莊嚴義也。」莊即端莊,嚴即嚴飾,《華嚴經探玄記·卷第三》提到,「莊嚴」有二義:「一是具德義,二交飾義。」意即以莊重、恭敬、肅穆等美德莊飾國土,或以功德嚴飾報身,如爲佛像貼金、彩繪,使其形象端莊肅穆,稱爲莊嚴;亦指佛菩薩像的華美光彩,稱爲「法相莊嚴」。

藝術是心靈的表現,佛教藝術體現心性之美。佛教造像是佛法藝術化的展現,其特徵包括寂靜之美的表現性,以相表法的象徵性,以及宗教儀軌的規範性。學習覺者之相的佛法意涵,禮敬諸佛菩薩的威德寶相,啓發內心光明良善的心念與法喜自在,即是佛法藝術化的真義。

### 大人之相的莊嚴勝妙

經典記載佛的三十二相、八十種隨形好,無邊殊勝相好妙莊嚴身,是因地修行無量功德所顯現的莊嚴法相。如《寶女所問經 · 卷第四》云:「如來清白美好髮眉大人相者,乃往古世善自護己身口心故。」此三十二相,不限於佛,總爲大人之相。具此相者在家爲轉輪聖王,出家則成無上正等正覺。經典對三十二相的名稱與次第略有出入,今依《中阿含經 · 卷第十一》、《大乘百福莊嚴相經》、《大智度論 · 卷第四》、《寶女所問經 · 卷第四》、《法界次第初門 · 卷下之下》等諸經記載,歸納舉要,並以中台世界博物館的佛雕之美,說明大人之相的莊嚴勝妙。

北朝時代的石刻佛像展現佛教藝術的理想之美,北齊年間是單體 圓雕佛像和菩薩像的黃金時期,多採立姿,比例適度,表現一種健美



的生命力度,許多造像還留下披金帶彩的餘痕。由 於受到印度笈多王朝的風格影響,佛像薄衣貼體, 衣紋簡潔。菩薩像,周身雕飾華麗瓔珞,高雅華貴。

館藏「佛立像」(圖一),身著二層佛衣,內 著僧祇支,外穿圓領下垂、右領襟敷搭左肩的佛衣, 佛衣下襬有對稱的小褶紋。貼體薄衣,衣紋簡疏, 水波紋狀,柔潤舒展,衣紋採用仿泥塑貼泥條狀的 雕造技法,垂袖緊貼,以彩繪呈現,殘留袈裟方格 紋,佛像上的皮殼盡顯滄桑歷史歲月。造形完美生 動,簡潔大方,渾圓如柱,潛沉安定的內在力量, 神態寧靜典雅。白石圓潤細膩,刀法俐落洗練,以 極簡的線條雕出傳神古韻的藝術魅力。

《大薩遮尼乾子所說經· 卷第六》云:「沙 門瞿曇以此三十二相莊嚴身故,說名大丈夫師子 王。……唇色眾歎美,喻如頻婆果。兩肩相高顯, 前後俱團圓,神光曜眾目,峻美如金山。」此外, 「頂有肉髻相」,「團圓相稱,髮螺右旋」,眉毛 纖細,鼻梁挺直,大耳垂肩,面相殊好。脣色赤好, 嘴角上翹,微笑慈祥,佛顏神韻,貌色不撓,清俊 傳神。身相雄偉,身形端直,站姿挺拔,威曜巍巍。 手指纖細圓長端直之「手指纖長相」,以及手足柔 軟如兜羅綿之「手足柔軟相」等,皆是經典中所描 述佛陀的莊嚴好相。

來面如滿月,身相端嚴,形象逼真,皆有彩繪福田 衣相之痕跡。如來之身,微妙圓滿,色相具足,顏 貌端嚴有大人之相。兩目分明慈光照耀,如好青蓮 華之「真青眼相」;兩頰隆滿之「師子頰相」;兩手、兩足、兩肩及

館藏北齊青州「佛立像」(圖二、圖三),如

頸之「七處隆滿相」;兩肩齊亭,充滿圓好之「肩圓好相」;身形端 正之「大直身相」,以足蹈地,不廣不狹之「足趺高滿相」;足下平 滿,蹈地安隱之「足安平相」……。如《佛說菩薩行方便境界神通變 化經 · 卷中》云:「出生釋種頂有髻,其髮紺青而右旋,目如青蓮



館藏「佛立像」 北齊至隋 (550-618) 漢白玉 H209cm





圖二: 館藏「佛立像」 北齊 (550-577) 漢白玉 H170cm

圖三: 館藏「佛立像」 北齊 (550-577) 石灰岩 H134.5cm

牛王眴,是故世尊無過咎。迦陵頻 伽梵音聲,其舌長廣淨鮮薄,人中 世尊齒齊密,含齒四十而白淨,一 切世人及諸天,瞻覩其美皆歡喜。」

佛經記載佛陀的「相好」, 表現在佛像造形的顯性特徵有頂髻相、頭髮右旋相、眉間白毫、牛眼睫相、金色相、丈光相、手足縵網相、千輻輪相……。隱性特徵有上味相、梵音清徹、廣長舌相、口四十齒相、馬陰藏相等。由於味覺與聽覺屬於抽象性的感官,加上佛像慈顏微笑的神態居多,因此,這些隱性特徵不見於實際造像的表現形態中。

### 百福莊嚴的如來相好

《大智度論·卷第四》云: 「一一相百福德莊嚴。」如來的 三十二相,一一皆以百福莊嚴。 菩薩於三大阿僧祇劫廣集福慧資 糧,更住百劫修相好業,於一一相 好各修百福,是曰百福莊嚴。佛的 三十二相是由持守淨戒,復以大悲

心修持百福而成就,是佛陀往古世行無量德、合集眾行而成。

《大般若波羅蜜多經·卷第三》云:「若菩薩摩訶薩欲得佛身, 具三十二大丈夫相,八十隨好圓滿莊嚴,應學般若波羅蜜多。……若 菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好,端嚴如佛,一切有情見者歡喜,發起 無上正等覺心,速能成辦諸佛功德,應學般若波羅蜜多。」諸菩薩萬 行,即是成佛之因。

館藏北齊「菩薩立像」(圖四),菩薩舒眉秀目,含笑端嚴,綻 現微笑,洋溢著俊雅怡然神情。右手持蓮苞,左手握刻有明珠紋飾之 桃形物,身姿端直典雅。戴寶冠、胸飾、臂釧和腕釧,頸下繫有紐帶、 玉石、珠寶串連而成的垂胸飾, 涌身瓔珞垂布, 垂飾連珠串寶石垂長 鏈飾,並飾穗狀長瓔珞於腹前交於圓形飾。戴華麗雕花寶冠,冠側 飾花結,繪帶垂肩,寶繒順臂長垂。菩薩服飾華麗多彩,樣式豐富, 佩飾繁多。肩披帔帛、肩鑲寶珠由兩膊沿體側下垂曳地,於兩肩處各 飾一大圓鈕,下著貼體密褶長裙,益顯體態修長。束雙層裙,層次分 明,下緣襞褶層層翻轉,裙口呈百褶式外翻,下懸連珠鑲邊束腰紳 帶、內部間格並飾有寶珠裝飾紋樣。菩薩像背後可見二結帶自頸後順 背垂布, 飾穗狀、寶石細緻的連珠長瓔珞 X 形交於腰際圓形飾, 後 腰際一蝴蝶結寬帶中垂至地。此像垂寶瓔珞裝飾豐富,整體造形富麗 精美,清麗大方,生動傳神,雕工晶瑩洗練、卓絕精湛,形神兼備, 呈現北齊造像沉靜端嚴之氣韻

### 結語

《法界次第初門 · 卷下之下 》云:「如來應化之體。現此 三十二相以表法身。眾德圓極。使見者愛敬知有勝德。可崇人天中 尊。眾聖之王。故現三十二相也。 」《佛說觀佛三昧海經·卷一》云: 「觀如是相因何而得?皆由前世百千苦行,修諸波羅蜜及助道法而生 此相。」《大乘百福莊嚴相經》云:「如來如是妙色之身,悉是一切 最勝清淨施戒修等及二因緣之所成立。何等爲二?一者如來最勝願 力,二者如來化導善巧。」所謂「相由心生」,堅持諸佛淨戒,廣修 一切善法,饒益有情,即是成就莊嚴法相之因。佛的三十二相、八十 種隨形好之莊嚴法相,亦是弘揚佛法、度化眾生的善巧方便。

《華嚴經 · 卷十九》云:「心如工畫師,能畫諸世間。」佛法 是心的藝術、《華嚴經》把「心」比喻爲能畫諸世間的「畫師」。《華 嚴經 · 卷十》亦云:「譬如眾績像,畫師之所作,如是一切刹,心 書師所成。」歷經千百年的時空更迭,佛弟子將心目中最理想的莊嚴 法相,以恭敬心、至誠心、深信心表現在佛菩薩造像上,呈現百福莊 嚴的諸佛菩薩法界,以「覺者之相」的佛雕之美,作爲佛弟子供養禮 拜、參禪用功,明悟心性之方便。藉由諸佛菩薩的慈悲容顏,普照眾 生心海,令大眾身心寂然靜謐,以期明心見性,親見人人本具的自性 如來。

圖四: 館藏「菩薩立像」 北齊 (550-577) 漢白玉 H170cm





紀念大成至聖先師孔子 2566 週年誕辰

# 普台聯合敬師釋奠典禮

文/編輯部

慶祝孔子二五六六年誕辰聯合敬師 釋奠典禮,九月三十日上午於普台國小體 育館隆重舉行。國小、國中、高中師生暨 家長近一千八百人參與堂堂邁入第五年的 祭孔盛會,典禮中所有職司由普台師生擔 綱,呈現莊重的「三獻禮」。

### 意誠心正 禮序樂和

九時三十分,隨著通贊宣達:「釋奠 典禮開始。」晉鼓三嚴、鏞鐘洪音應和, 揭開祭典序幕。由麾生、節生前導,身著 黃袍皀巾的佾生、紅袍黑冠的樂生、紫袍 禮生,按應鼓「五步一頓」節奏,威儀庠 序步上丹墀、祭壇,各司其事。 糾儀者就位後,禮生引導高中林校 長、洪副校長、國小王副校長、國小前任 劉校長、陳校長與二校家長會長等陪獻者 及正獻者——國小蔡校長,次第詣盥洗所 淨手,並正式「啓扉」,全體行三鞠躬禮。

在樂長拍板聲下,樂生合奏《大成樂章》,獻供代表進饌、上香。當〈寧和之曲〉響起,方列於丹墀中央的六十四位佾生,手持翟、籥,恭謹呈現佾舞,正獻者蔡校長於孔子及四科賢哲聖像前,獻爵及花果茗茶,虔誠進奉「初獻禮」。

初獻禮後,高三俊達同學以古調恭誦 祝文,諷讚至聖先師「德參化育、道貫古 今」,繼以莊重的「亞獻禮」、「終獻禮」。



行儀間,禮生沉穩領眾;樂生八音諧和、 進止合度;佾生圓滿九十六式舞儀,向古 聖先賢頂禮的謙恭身影,展現「誠於中, 形於外」的中庸精神,令人動容。

典禮尾聲,所有學生、家長向教師三 鞠躬,表達感恩之心。在四年級同學上台 生動清新帶讀《論語》篇章及〈禮運大同 篇〉下,全場也隨之誦讀,琅琅讀書聲響 徹普台校園。

普台董事長見紹法師於圓滿開示時說 道:「在創辦人惟覺安公老和尚指導下, 普台舉辦敬師釋奠典禮,用心建置相關典 章、儀程、國學情境,從日常生活中培養 尊師重道的美德。普台學生在身教、言教、 境教、制教的薰陶下,落實校訓『敬慈和 眞』,在十二年一貫的教育黃金時期,奠 定良好的人格基礎,將來必定能夠成爲社 會精英、國家棟樑。」董事長也期勉所有



- 1. 正獻者蔡校長暨陪獻者,虔誠進奉「初獻禮」。
- 2. 六十四位佾生,手持翟、籥,恭謹專一呈現佾舞。

學子,努力充實學問,學習爲人處事的道理,奠定個人學養,進而回饋社會。

### 進德修業 童蒙養正

會後,蔡校長與林校長於門口發送智 慧筆與祈福卡。廊道間的祈福樹上,掛滿 學生的感恩:「謝謝您細心的照顧,從我 當上普台學生開始,我就更有信心。」「謝 謝每天用心教導我們,在我們做錯事時, 糾正我們。」也有同學的真誠祈願:「我 希望全世界的人都能平平安安、健健康 康、萬事如意,身行好事讓世界更美好。」 敦品勵學、慈悲利他的良善種子,在學子 心田扎根、茁壯。

爲落實以國學涵養品格, 普台三學一























貫教育,於國小 規劃國學情境 區,設置供奉孔 子及其七十二 賢哲的「大成 殿」、禮樂教室 及明倫堂。並自 二〇一二年起,

- 1. 由普台三學一貫的全人教育,陶 鑄而成莊嚴、溫馨的敬師釋奠典 禮。
- 2. 四年級同學生動清新地帶讀《論語》篇章及〈禮運大同篇〉。
- 3. 禮成後,校長們於門□親切地發 送智慧筆。
- 4.5. 國小蔡校長帶領師生於鐸樓, 虔誠祝禱振鐸發願。



每年九月舉行敬師釋奠典禮,融合經典讀 誦、禮教、雅樂、佾舞等教學成果,由國 小四至六年級同學擔任佾生;樂生是小四 至高一同學擔任,國中部擔荷禮生;祝文 則由高中部擔綱。

假生宸毅同學說:「剛開始練習,心情有點煩躁,下定目標要上場演出,加強練習後,心就不煩躁了。」朗誦組博鈞的家長對佾舞表演印象深刻,看似簡單的動作,佾生們能用心做到位,非常不容易。 詩緣的家長提到,看到校長、老師對孔子 及古聖先賢行三鞠躬禮時,深深感受到普 台老師以身作則,實踐尊師重道的身教, 非常感動。

第二次擔任祝生的俊達同學,爲了 揣摩祝文的敬愼涵義,特別向國文老師請 教。釋奠大典上,雅正的音聲將虔恭之心 表露無遺。俊達媽媽表示,孩子從小六就 讀普台,不僅沉穩,而且很有國際觀,普 台的品德教育讓家長很放心,也以孩子爲 榮。

普台國小也舉辦了敬師活動,由同學以歡喜之心「有事,弟子服其勞」,主動爲師長進行「愛的任務」,感恩日夜陪伴的師長。「鐸聲響起」活動,九月二十八日由蔡校長與師生,於鐸樓振鐸發願:以有教無類的胸襟,平等看待每位學生……古德云:「尊師重道,教化之本。」普台學子蘊藉「志於道,據於德,依於仁,游於藝」的胸襟,在良師指引下,步步邁向聖賢之道。



















### 【材料】 (三~四人份)

| 榨菜   | 半個  |
|------|-----|
| 杏鮑菇  | 3條  |
| 木耳   | 3朶  |
| 紅蘿蔔1 | /3片 |
| 辣椒   | 酌量  |
| 薑末   | 酌量  |

### 【調味料】

| 黑胡椒粉 | 酌量 |
|------|----|
| 香油   | 酌量 |
| 表稿油  | 而是 |

### 【步驟】

- 1. 將榨菜、杏鮑菇、木耳、 紅蘿蔔及辣椒洗淨,切絲 備用。
- 2. 乾鍋加入少許油,將杏鮑 菇炒乾,加入榨菜絲、木 耳絲、紅蘿蔔絲,再加少 許油,大火快炒。
- 3.加入辣椒絲、薑末,並以 黑胡椒粉、素蠔油調味。
- 4. 起鍋前,淋上少許香油即 可。



# 大專青年禪學會聯合幹訓

文/全國大專青年禪學會提供

「全國大專青年禪學會」於一百零五年十月一日至二日,在禪學會執行長及各精舍法師的悉心指導下,北、中、南、東、高雄區共六十四家佛學社幹部,於中台禪寺舉辦「全國大專青年禪學會聯合幹訓」,以善財童子五十三參爲主軸,學習菩薩廣修六度之精神。

在六波羅蜜的領航下,大眾宣誓遵行 惟覺安公老和尚的教導,「以恭敬心去除 傲慢;以慈悲心去除瞋恚;以和睦心去除 粗暴;以真誠心去除虛偽」,落實佛法於 生活中,積極推動佛學社團。

第一天的博物館尋寶,以善財童子 五十三參爲楔子,在中台世界博物館與木 雕分館的展廳中,結合第五十三參—— 普賢菩薩的普賢十大願,引導同學們跟隨 善財童子的腳步,以願導行,以行滿願。 晚上的隨席談禪,中台男眾佛教學院院長 見悟法師運用巧妙的對答,激盪同學們思 考,精闢解答同學們的疑惑,令大眾法喜 充滿,深獲法益。晚上於九樓大光明殿, 在悠揚的鐘聲與梵唄聲中,同學們拜鐘發 願,虔誠禮拜,齊心回向。

第二天早上的中台一支香,同學們在 靜坐中收攝身心,體會人人本具之佛性。 而社團交流時間,透過「放下執著」、「錦 囊妙計」、「社團特色面面觀」等活動, 讓各社團幹部熟悉彼此,並提出社團中所 遇到的問題互相討論、分享與改進。幾位 有經驗的社長也與大眾分享社團特色和領 導經驗,深深打動與會同學的心,更堅定 同學們對佛法僧三寶的信心與延續佛學社 的使命。

兩天一夜的幹訓活動不只是交流,更 是菩薩願行與經驗的傳承,同學們學習自 利利他的菩薩行,讓佛法在各大專院校生 根茁壯!

### 活動心得

北區禪學會庶務組組長/傳品 無情說法有情聽! 同學此次巡禮博物館,悠游於佛法藝術化的莊嚴法 界,更能體會老和尚的弘願及守護道場、傳承佛法 的使命。

台灣大學中智佛學社副社長/傳芯 幹訓期間,覺 察到自己常因事多急躁而生煩惱,原因是沒有「善 調身心」,易為外境所困,希望自己朝著「知行合 一」的方向努力。

實踐大學晨陽社社長/傳胄 此次幹訓是首次的全 國性幹部訓練,第一次擔任工作人員的我,倍感壓 力,但念頭一轉,當下轉壓力為動力,希望所有同 學帶著滿滿的感動,把佛法推廣到各校每一位同學 的心上。

世新大學中智佛學社社長/傳樺 聯合幹訓是啓發 也是重生。在我們社團仍在創社之際,和大家交流 得到很多啓發。佛度有緣人,期望各校佛學社都能 遍地開花結果。

佛光大學中智佛學社副社長/傳化 此次幹訓融合

- 1. 中台男衆佛教學院院長以法語甘露,為同學解
- 2. 巡禮中台世界博物館,同學們領受佛法藝術化的 感動。
- 3. 六十四家佛學社幹部分享在校園推動佛法的願



了許多佛法道理,讓我們看清欲望是修行的負擔, 使我上了重要的一課。

南區禪學會總召/傳揚 這是一個開眼界與反思之 旅!透過與各校的交流,感受到所有佛學社推動佛 法的心,我們並不孤單。在師父開示中,體會到佛 法做一分得一分,不是附庸風雅,而是用來改變自 己! 改變生活!

成功大學孝諦佛學社活動長/傳軒 非常難忘隨席 談禪時,透過師父不斷地提問讓我們反思佛法的 好,而不是空談道理。唯有分享自己在佛法中的成 長,才能讓別人感受到學佛的好處,身為幹部更要 不斷地自我提升,帶動他人。

高雄師範大學大慧佛學社顧問/傳苾 這次幹訓讓 我們了解各校社團經營方式,參考他校的長處,找出 適合的運作模式,並且透過集思廣益,將社團常碰到 的問題,總結出解決的大方向,讓我們有所依循。

義守大學菩提佛學社社長/傳寬 這次印象最深刻 的是北區禪學會台師大中智社,在社團之夜的演出 讓人歎為觀止,看到他們的表演,讓我對於佛學社 招生充滿信心!很感謝這次活動,不僅收穫良多, 對於佛學社也有了夢想藍圖!







# 梁皇寶懺消災祈福超薦大法會

文/普剛精舍提供

高雄市岡山區普剛精舍,在護法居士 殷切的祈請下,於一百零五年十月一日至 十日啓建梁皇寶懺消災祈福超薦大法會。

法會啓建日,恭請中台禪寺住持見燈 大和尚慈悲主法、開示法要。住持和尚於 開示中勉勵大眾:一切世間法皆是仗因託 緣所生,應當在因上努力。因就是觀念, 學佛首先要端正知見,清淨身口意三業。 錯誤的知見會造成煩惱、執著及種種障 礙,唯有覺悟,契悟人人本具的這念清淨 心,方是離苦得樂的根本。八萬四千法門 皆是應病與藥,《梁皇寶懺》即是懺悔法 門,堅住正念、隨順覺性,時刻覺察覺照, 如此,則處處都是梁皇、處處都是道場、 處處皆可圓滿如意。

爲期十天的梁皇寶懺消災祈福超薦大

法會,在住持法師帶領下,各界賢達海會 雲集,精舍全體學員更是把握當下,每天 回到精舍精進用功,以恭敬虔誠之心,禮 讚三寶、懺悔罪障;護法會幹部和合一心, 以知恩感恩報恩之心落實佛法,廣集福德 資糧,共同圓滿成就法會的殊勝功德。

菩薩宴坐水月道場,大作夢中佛事。 一場殊勝的法筵,從無到有,從有歸無, 令大眾深刻體會無常幻化與因緣生滅之 理。願以此禮懺嚴淨功德回向國泰民安, 法界一切有情,同證無上菩提。

### 法會心得

護法會會長/傳觀 感恩住持和尚於法會啓建日慈 悲開示法要,讓大衆更了解把握每個因緣行善,以 及禪修教育的重要。「罪從心起將心懺,心若滅時 罪亦亡;罪亡心滅兩俱空,此則是名真懺悔。」十 天梁皇寶懺法會,事相上的禮拜,雖然身體疲憊, 但每每隨文入觀、反省檢討,於每卷圓滿時内心總 是充滿法喜與清涼。祈願一切有緣衆生,都能到精 舍聽經聞法、同霑法益。

總監/傳心 老和尚過去常提示大衆:「靜則一念 不生, 動則萬善圓彰。」法會中努力把事情做好, 結束後不執著一切,以禮懺拜佛功德淨化自己、提 升自己,護念有情,就是真正的菩薩行。

督導/傳郁 三世罪福,因果相生。懺文如明鏡亦 如照妖鏡,照出人世間百態,衆生惑業苦。心念微 細,因果微細,六根雖是衆禍之本亦是生善之本。 感恩這場殊勝法會,讓我們再次觀照、淨化、提升 自己,落實慈悲道場所提示的「懺悔、發願、回向」 於生活中,才是拜懺真義。

副會長/傳素 感恩住持和尚慈悲開示「不怕念起 ,只怕覺遲」,一席甘露法語,普潤一切!在師父 們的帶領下,從懺悔文中,與内心真實的自我相遇, 檢視「往昔所造諸惡業」,在佛前真實懺悔,為自 己的法身慧命而努力!

副會長/傳遼 此次法會適逢母親剛往生兩天,每

天虔誠懺悔身口意,祈願以拜懺功德回向往生的母 親,及一切衆生。所謂人有誠心佛有感應,過程點 滴在心頭,感恩三寶、感恩大衆。

總幹事/傳滅 成就一場法會,需要衆緣和合,無 私無我才能圓滿達成,過程或許不圓滿,但是只要 反省、檢討、改進,所有的不圓滿,便能成就下次 法會的更圓滿。法會雖已落幕,但時時觀照,反省 檢討的心永不停歇。

執行祕書/傳契 禮拜《梁皇寶懺》,就如同禪 七一般殊勝珍貴。住持和尚於法會啓建日,鼓勵大 衆上禪修課,藉由佛法董修,斷惡修善,明心見性, 見性成佛。傳契也誠心發願,透過禪修班招生,在 無邊衆生心中種下清淨的菩提種子。

執行祕書/傳格 師父常說:「人在哪裡,心在哪 裡,不要妄想紛飛,收攝六根,讓覺性時時現前。」 此次體會到在發心過程中,也要精進,不論在態度 上及心念上都要如如不動,才能圓滿坡務。

- 1. 普剛精舍啓建梁皇寶懺法會,恭請住持和尚慈悲
- 2. 與會大衆專注聆聽住持和尚的甘露法語。
- 3. 在住持法師帶領下,上下一心虔恭禮懺。
- 4. 護法會幹部和合, 圓滿梁皇寶懺法會。











# 梁皇寶懺大法會

文/普梵精舍提供

普梵精舍於一百零五年十月九日至 十六日啓建爲期八天的梁皇寶懺大法會。 啓建日,恭請中台禪寺住持見燈大和尚親 臨主法、慈悲開示,法雨普潤、冥陽兩利, 數百位與會信眾法喜充滿。

住持和尚慈悲爲大眾提示因果的重要性,藉由許多公案,勾勒出學佛的基本觀念:從明辨愼思「因果」下手,福慧雙修,必能明心見性、見性成佛。佛法修行必須與普世價值結合,如此大眾方能有學習動機,而此普世價值就是離苦得樂、隨心滿願。

大和尚以淺顯易懂的俗諺——人生不如意事十之八九,說明因能感果的道理, 精闢解釋「人生不如意事十之八九」,是 因為無法明辨苦因,而有苦果,若能建立 正知正見,依之而行堅持下去,則樂因必能有樂果,所謂過去因、現在果正是如此。而建立正知正見,最快速、最有效的方法,就是聽經聞法,這也是開山祖師惟覺安公老和尙創建中台禪寺及一百零八家精舍,推動禪修教育的原因。開山祖師戮力創建道場、廣設精舍,如今道場建設完成,四眾弟子更應飲水思源,秉持師願,積極接引更多人來禪修學佛。

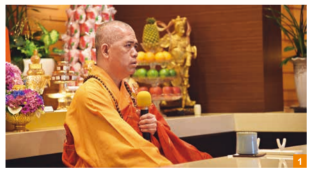
爲了成就殊勝的梁皇法筵,精舍法師及所有護法居士上下一心。法會期間, 大眾如法懺悔,除心垢染,並隨文入觀, 能如此堅住而行,法會功德利益將綿延無 盡,願十方一切眾生,都能離苦得樂,同 證菩提。

### 法會心得

護法會會長/傳揚 今生有幸,參加普梵精舍梁皇 寶懺法會,排除萬難,省事調課,以圓滿八天懺期 為願。梁皇寶懺,懺中之王,功德不可思議。懺文 舉處,因果昭然,心開意解。稱念佛號,罪滅河沙; 禮拜發願,福增無量。我今悉以清淨三業,於諸佛 前誠心懺悔,後不復造,恆住一切淨戒功德。

諮詢委員/傳凡 由於因緣具足,長年在海外工作的我們,得以返台參加為期八天的梁皇寶懺法會,每天聆聽住持法師開示,對於因果、懺悔、不生不滅的心,有了更深入的了解,內心十分感恩。

執行祕書/傳郁 為了勸發父親參加梁皇寶懺法會,我不斷誦經回向,但在法會前,他的關節突然發炎,啓建日上午,又咳得很嚴重,我告訴父親:「別想太多,去了就是!」最後,他如期參與,聆聽住持和尚開示也不再咳了!之後八天,我歡喜感恩,







全勤參加,隨文入觀,當誦到「常覺十方諸佛淨土 微風吹身之觸」,頓覺身心清淨自在,生起無比的 信心。

執行祕書/傳諦 領執事是一分承擔也是一種學習,經由法師一次又一次的指導,生處轉熟之際, 法喜與感恩油然而生。法會雖然落幕了,但播下的慈悲、智慧、感恩的種子,將成為精舍向上成長、 茁壯的力量!

社會發展組組長/傳蘭 自己排除萬難終於圓滿梁 皇寶懺法會。每次唱誦到「懺文舉處罪花飛,解了 冤,懺了罪,龍華會上願相逢,彌勒佛前親受記」, 總是特別歡喜,希望自己的罪業,因至誠懺悔而淨 除,未來與師兄們將在龍華會再相逢。

照客組組長/傳彌 此次法會在發心的過程中,內心總有一股拉鋸戰,好想拜懺,但執事可暫放一邊嗎?此時,憶起法師常提示,法會不在於內外,而是在心性上用功,心能作主,處處都是法會。

心燈組副組長/傳通 學佛近十載,很慚愧這是第一次圓滿梁皇寶懺法會。在心燈的學習中,感到無比的歡喜,法會的莊嚴布置,猶如看到人人清淨的佛性,住持法師及大衆法師不辭疲倦帶領大衆精進拜懺,內心深受感動。祈願大衆同霑法益,共證菩提。

機動組副組長/傳宗 法會前,住持法師提示大眾,懺悔就是要老老實實地面對自己,反省過去所犯的過錯,至誠懇切懺除罪業,得到内心的清淨與解脫。進而發願,接引更多衆生了解佛法,並將法會功德回向法界衆生,發菩提心,共成佛道。

- 1. 住持和尚慈悲開示法要,以甘露法語啓發大衆。
- 2. 住持和尚頒發功德證書,肯定大衆無畏的發心。
- 3. 住持法師帶領大衆隨文入觀,如法懺悔。
- 4. 護法會幹部歡喜布施心力,成就自利利他的菩薩 行。





# 梁皇寶懺祈福大法會

文/普宜精舍提供

民國九十五年,在開山祖師惟覺安公老和尚的悲心願力及張會長伉儷捐地輸誠、護法居士的發心護持下,普宜精舍於宜蘭市正式成立,以此廣度有緣眾生。精舍成立至今十年,特於一百零五年十月十六日啓建「梁皇寶懺祈福大法會」,恭請中台禪寺住持見燈大和尚親臨主法,護法善信近四百人雲集,共同慶讚落成十週年。

獻供大典後,恭請住持和尚慈悲切糕 祝願:一願正法久住、佛法常興;二願普 宜精舍道場平安、法務興隆;三願與會大 眾家業成就、事業成就、學業成就、道業 成就,發菩提心,永不退轉。

住持和尚於開示中,期勉大眾時時保

有清淨心及正知正見,落實如來教理,並舉生活上的例證,讓大眾了解正知正見的重要,也藉由釋迦牟尼佛八相成道的修行過程,說明頓悟及漸修法門,強調所有法門都以「福慧雙修」為基礎。各級禪修班的薰修,以建立對真理的正知見,導正過去錯誤的觀念,是修智慧。改正錯誤行爲,清淨三業,是修福德。所以,在道場聽經聞法,參加禪修班,就是福慧雙修。住持和尚並勉勵大眾以「四攝法」接引更多人來學佛,實踐自利利他的菩薩行,最後,更以老和尚的囑咐,期勉大眾:持戒清淨,持續精勤用功,護法護教、守護道場,以更堅定的菩薩行履利益眾生。

隨後的功德午宴,在學員們生動歡唱

「普官星辰」及大眾同唱「感恩的心」中 歡喜舉行。 感恩老和尚創建中台世界, 祈 願「中台明燈,燈燈相傳相續」!接引更 多蘭陽平原有情,入佛法界。

### 法會心得

護法會會長/傳輝 何其有幸,十年前蘭陽平原在 老和尚的悲願下,成立了普官精舍,自己發願帶領 家人護持中台道場並接引更多人來學佛,讓精舍邁 入無數個十週年,永不退轉。

副會長/傳一 師父曾提示,「教理」需要實踐。 透過法會、禪修班的執事,就是由事來行理,不只 在精舍,也要能在日常中落實。

副會長/傳敏 聆聽完住持和尚的開示,如同醍醐 灌頂般,將七年來所學習的佛法做了總整理,期勉 自己發長遠心、精進心,在菩提道上有所成就。

副會長/傳住 住持和尚提到,我們好,也要讓更 多人好。因此,我邀請工作的好夥伴、學生及家長 共襄盛舉,聆聽住持和尚的法語,與三寶結法緣。 住持和尚更勉勵大衆,時時保持當前的這念心清楚 明白,就能心想事成,這是禪修最大的功德。

副會長/傳悦 何其有 幸能聆聽住持和尚的精 闢法要。祈願中台大法 船穩健地航向浩瀚涅槃 性海,四衆弟子共證菩 提。

顧問/素瑛 住持和尚 提示我們,愈是常聽的 道理,愈是重要,雖然 常常聽感覺平淡,卻是 重點所在。原來學佛不 複雜,我們不必繞遠道, 保持清淨心,按部就班 去做就對了。

執行祕書/傳同 法會

前一天,各組人員做最後的努力,以迎接十週年慶, 儘管屋外下著豪大雨,也不影響我們辦好十調年慶 的小,和大家一起發小,直的很棒。

執行祕書/傳杏 感恩精舍法師的護念、包容,讓 傳杏十年來都有發心的機會,可以學習、成長。祈 願自己把握每一次發心因緣,成就自己的道業。

環保組組長/傳慈 感恩會長布施土地,感恩惟覺 安公老和尚在宜蘭建設道場,使在地的鄉親都有這 麼好的環境修行學佛, 也感恩三寶讓大衆的心有所 依歸。

照客組組長/傳處 十年了,幸運的我能在普宜學 佛禪修。願過去曾經在精舍上課的學員,能再度回 到精舍精進用功。

心燈組組長/傳記 在法會心燈繁瑣的布場及事後 撤場中,察覺到自己的不足,藉由事上的承擔,學 習如何放下執著與大衆和合,成就法會的圓滿。 🔊

- 1. 與會大衆專注聆聽住持和尚精闢的開示。
- 2. 住持法師帶領大衆禮懺精進用功。
- 3. 兒童班學員於功德午宴以生動活潑的律動歡唱 「普宜星辰」。
- 4. 護法會幹部齊心合力成就普宜十週年慶。









# 喜出望外

文/普官精舍日間中級禪修班學員 淑惠

自從參加禪修班之後,逐漸領略佛 法如此貼近生活,無形之中,帶給自己許 多正向的思考與豁達的智慧,把所學的佛 法運用在人際相處,以及生活事務的處理 中,結果也更爲圓融、圓滿。

在學習禪修的過程中,最大的考驗 是面對自己的我執與習氣,初初開始由於 常自我設限,也不太願意接受絲毫的改 變,內心因此感到不安,覺得與大眾格格 不入,幾度興起放棄禪修的念頭,但因爲 精舍住持法師、學員長及師兄們的不斷鼓 勵,讓我又生起一股信心,堅持走下去, 才發現學佛原來如此美好,獲益匪淺,也 深感受用。

人生已過半百,對任何事物都有既定 的看法與自我的執著,待人處世也有固定 的模式,很難調整,甚至自己也會害怕而 不願意改變。然而,學佛以來,在禪修班 的課程中,逐漸學會如何轉念、放下,安 住在清淨心上,不再執著與事事強求。目 前雖然處於知易行難的階段,但已經可以 朝著明確的方向去努力,自己也有了小小 的進步,內心甚感欣慰。這樣的改變,無 形中也影響了周圍的人,產生一股和樂、 平靜的氛圍。

有一天,與女兒閒話家常時,女兒告訴我:「媽媽,你去上禪修班之後有了很大的改變,以前常爲某些事發脾氣,對待我們也少有耐心,但現在不一樣了。」真令人喜出望外啊!原來,持續聽經聞法,在佛法的薰修之下,自己不知不覺中有些成長,這樣的轉變也讓家人的關係更加親近、融洽,能有如此的收穫,真令人由衷地感恩,感恩美好的佛法,也感恩善知識的一路鼓勵。

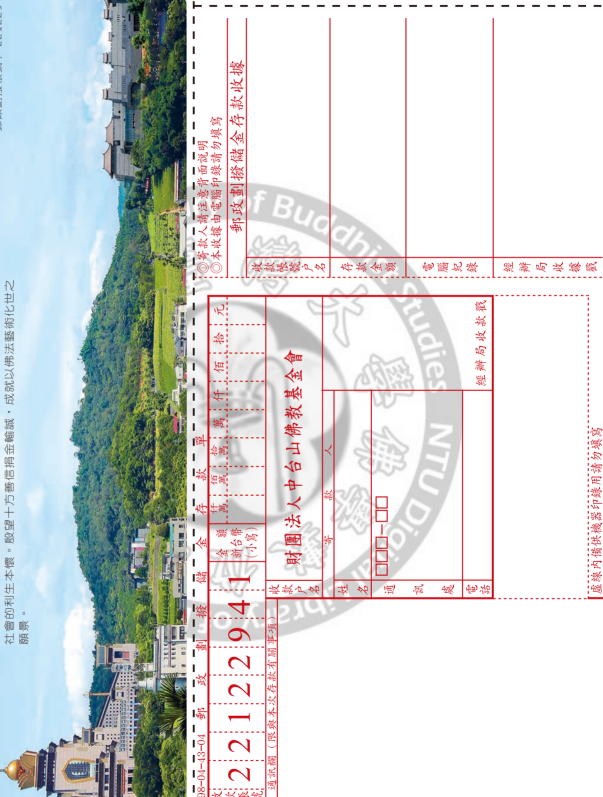
人生旅程有太多的際遇難以預料,因 緣際會下得遇明師,彷彿心靈有盞明燈, 指引我們走向光明大道。期許自己秉持著 法師們的勉勵及教導,面對一切人、事、 物都能依循著佛法的慈悲與智慧,在這條 學佛的道路上不斷精進、勇往直前,希望 自己的拋磚引玉能夠與一切有緣人共勉 之。

# 中台世界博物館

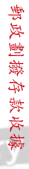
千古文物無言說法,啓迪人心,是佛法傳承的歷史見證,更是 淨化心靈的妙方。中台禪寺致力於佛法藝術化的推動,積極籌建中 台世界博物館,匯聚佛教造像與華夏碑拓等歷史文物,發揚佛教與 中華文化,引領見聞者發起正信,入佛法界:實現淨化人心,安定 社會的利生本懷。殷望十万善信捐金輸誠,成就以佛法藝術化世之 願景。

# 捐資興館 · 功德無量

中台世界博物館 戶名/財團法人中台山佛教基金會 郵政劃撥帳號/22122941







二、如欲查詢存款入帳詳情 時,請檢附本收據及已 本收據請詳加核對並妥 填妥之查詢函向各連線 爲保管,以便日後查考。 注意事項

三、本收據各項金額 郵局收訖章者無效。 列印或經塗改或無收款 係機器印製,如非機器 、數字

郵局辦理。

# 多数人 注意意

、帳號、户名及寄款人姓名通訊處各欄請詳細填明,以免誤寄 抵付票據之存款、務請於交換前一天存入。

一二四五 金額塗改時請更換存款單重新填寫 筆存款至少須在新台幣十五元以上 ,且限填至

元位為

F

本存款單不得黏貼或附寄任何文件。

本存款金額業經電腦登帳後,不得申請撤回

寫,以利處理。 本存款單備供電腦影像處理,請以正楷工整書寫並請勿摺疊 符;如有不符, 。帳户如需自印存款單,各欄文字及規格必須與本單完全相 各局應婉請寄款人更換郵局印製之存款單填

七、本存款單帳號與金額欄請以阿拉伯數字書寫

八、帳户本人在「付款局」所在直轄市或縣(市)以外之行政區 域存款,需由帳户內扣收手續費。

交易代號:0501、0502現金存款 0503票據存款 2212劃撥票據託收



### 中台禪寺各精舍分院電話地址一覽表 1

| 中台禪寺   | 南投縣埔里鎭一新里中台路2號                    | TEL (049) 2930-215<br>FAX (049) 2930-397 | 普耕精舍   | 桃園市桃園區經國路838號6樓       | TEL (03) 358-2240<br>FAX (03) 358-2239   |
|--------|-----------------------------------|------------------------------------------|--------|-----------------------|------------------------------------------|
| 萬里靈泉寺  | 新北市萬里區溪底里瑞泉2~6號                   | TEL (02) 2492-1631<br>FAX (02) 2492-4977 | 普親精舍   | 新 竹 市 學 府 路 445 號     | TEL (03) 575-0777<br>FAX (03) 575-0650   |
| 天祥實塔禪寺 | 新北市萬里區雙興里二坪 6 號之 2                | TEL (02) 2492-9114<br>FAX (02) 2492-9132 | 普宏精舍   | 新竹市光華東街31號2樓          | TEL (03) 543-0977<br>FAX (03) 542-2421   |
| 基隆佛教蓮社 | 基隆市信義區東信路 180 巷 63 號              | TEL (02) 2466-2033<br>FAX (02) 2465-6106 | 普慈精舍   | 新竹縣湖口鄉達生路15號3樓        | TEL (03) 699-2608<br>FAX (03) 599-2975   |
| 慈明寺    | 基隆市暖暖區過港路 10 巷 353 號              | TEL (02) 2457–6783<br>FAX (02) 2457–4807 | 興山寺    | 苗栗縣後龍鎭大山里5鄰73-2號      | TEL (037) 433–979<br>FAX (037) 431–066   |
| 普光精舍   | 台北市信義區莊敬路 325 巷 58 號 2 樓          | TEL (02) 2758-1056<br>FAX (02) 2758-1478 | 普雲精舍   | 苗栗縣苗栗市為民街 405 號       | TEL (037) 270-058<br>FAX (037) 273-260   |
| 普眼精舍   | 台北市萬華區中華路一段74號2樓                  | TEL (02) 2382-6622<br>FAX (02) 2371-0492 | 普和精舍   | 苗栗縣苗栗市中山路 608 號       | TEL (037) 375–975<br>FAX (037) 372–403   |
| 普照精舍   | 台北市文山區興隆路一段53號1樓                  | TEL (02) 8663-7701<br>FAX (02) 2934-9541 | 普真精舍   | 台中市西屯區河南路一段170號7樓     | TEL (04) 2312-4898<br>FAX (04) 2312-1492 |
| 普賢精舍   | 台北市松山區民生東路五段165號2樓之3              | TEL (02) 2760-8677<br>FAX (02) 2760-8879 | 普民精舍   | 台中市西屯區大容東一街 11 號      | TEL (04) 2319-3219<br>FAX (04) 2319-2905 |
| 普覺精舍   | 台北市南港區南港路三段 270 號 5 樓<br>(南港成美橋旁) | TEL (02) 2785-1243<br>FAX (02) 2651-1535 | 普安精舍   | 台中市西區南屯路一段 216 號      | TEL (04) 2378-2175<br>FAX (04) 2375-4230 |
| 普泉精舍   | 台北市大同區承德路三段 139 號                 | TEL (02) 2592-2908<br>FAX (02) 2592-2693 | 普梵精舍   | 台中市北屯區太原路三段 335 號     | TEL (04) 2234-0025<br>FAX (04) 2234-3765 |
| 普觀精舍   | 台北市内湖區成功路三段174巷43號1樓              | TEL (02) 2791-1951<br>FAX (02) 2791-9560 | 普開精舍   | 台中市大里區德芳南路 478 號      | TEL (04) 2482-1321<br>FAX (04) 2482-1331 |
| 普圓精舍   | 台北市中山區民族西路2~3號                    | TEL (02) 2599-4966<br>FAX (02) 2599-4955 | 普豐精舍   | 台中市豐原區圓環東路 675 號      | TEL (04) 2520-7908<br>FAX (04) 2520-7925 |
| 普得精舍   | 台北市大安區和平東路二段139號                  | TEL (02) 2325-6177<br>FAX (02) 2704-4062 | 普恩精舍   | 南投縣草屯鎭中正路557之19~23號   | TEL (049) 2563-618<br>FAX (049) 2566-553 |
| 普崇精舍   | 台北市士林區德行東路 233 號                  | TEL (02) 2838-1881<br>FAX (02) 2831-3389 | 普方精舍   | 南投縣南投市文昌街50號          | TEL (049) 2200-250<br>FAX (049) 2244-192 |
| 普印精舍   | 台北市北投區大業路152號                     | TEL (02) 2891-9757<br>FAX (02) 2892-1476 | 普竺精舍   | 南投縣竹山鎮集山路三段 207 巷 1 號 | TEL (049) 2630-150<br>FAX (049) 2630-149 |
| 普明精舍   | 新北市板橋區文化路一段 299 號 5 樓             | TEL (02) 2258-7357<br>FAX (02) 2254-3605 | 普天精舍   | 南投縣埔里鎮北環路123號         | TEL (049) 2989-820<br>FAX (049) 2980-431 |
| 普因精舍   | 新北市板橋區南雅南路二段11之29號                | TEL (02) 2962-5519<br>FAX (02) 2958-7054 | 奉天寺    | 南投縣埔里鎭光遠一街7號          | TEL (049) 2996-638<br>FAX (049) 2903-853 |
| 普濟精舍   | 新北市三重區永福街15號                      | TEL (02) 2286-8460<br>FAX (02) 2280-7360 | 地藏實塔禪寺 | 南投縣埔里鎮溪南巷10號          | TEL (049) 2990-080<br>FAX (049) 2990-079 |
| 普正精舍   | 新北市泰山區泰林路二段 448 號                 | TEL (02) 2900-1800<br>FAX (02) 2909-2727 | 普彰精舍   | 彰化縣彰化市忠誠路108號         | TEL (04) 728-2772<br>FAX (04) 728-2840   |
| 普雨精舍   | 新北市中和區連城路 168 號 7 樓               | TEL (02) 2248-8860<br>FAX (02) 2248-8857 | 普林精舍   | 彰化縣員林市和平東街一段 158 號    | TEL (04) 836-1555<br>FAX (04) 836-1813   |
| 普皇精舍   | 新北市永和區成功路一段82號1樓                  | TEL (02) 2231-1169<br>FAX (02) 2231-6579 | 普田精舍   | 雲林縣斗六市中山路 158號        | TEL (05) 532-1616<br>FAX (05) 532-1010   |
| 普新精舍   | 新北市新莊區中港路 310 號 4 樓               | TEL (02) 2993-8284<br>FAX (02) 2990-8454 | 普嘉精舍   | 嘉義市西區中興路 208號         | TEL (05) 231-0036<br>FAX (05) 231-5962   |
| 普善精舍   | 新北市新店區順安街2號2樓                     | TEL (02) 2911-2460<br>FAX (02) 2911-2531 | 普佛精舍   | 台南市東區崇學路 186 號 3 樓    | TEL (06) 290-4295<br>FAX (06) 260-9841   |
| 印月禪寺   | 新北市新店區廣興里小坑一路12號                  | TEL (02) 2666-5129<br>FAX (02) 2666-5183 | 普思精舍   | 台南市中西區府前路二段237巷26號    | TEL (06) 297-7666<br>FAX (06) 297-9570   |
| 普燈精舍   | 新北市新店區安德街 115 巷 8 號               | TEL (02) 8666-5289<br>FAX (02) 8666-7865 | 普憲精舍   | 台南市新營區長榮路一段 459 號     | TEL (06) 633-5905<br>FAX (06) 632-0021   |
| 普學禪寺   | 新北市淡水區學府路 90 號                    | TEL (02) 2621–5399<br>FAX (02) 2621–5615 | 普南精舍   | 台南市新化區中正路318號         | TEL (06) 580-1146<br>FAX (06) 590-6562   |
| 普頓精舍   | 新北市樹林區武林街3-3號                     | TEL (02) 8675-1501<br>FAX (02) 8675-1502 | 普門精舍   | 台南市六甲區信義街97號          | TEL (06) 698-9389<br>FAX (06) 698-6711   |
| 普中精舍   | 桃園市中壢區中央西路二段30號6樓                 | TEL (03) 494-6041<br>FAX (03) 494-6035   | 普高精舍   | 高雄市鹽埕區大勇路11號1樓        | TEL (07) 533-5258<br>FAX (07) 533-5988   |
| 普平精舍   | 桃園市龍潭區公園路 58 巷 30 號               | TEL (03) 470-5999<br>FAX (03) 470-5668   | 普同精舍   | 高雄市楠梓區德豐街 225 號       | TEL (07) 364-5211<br>FAX (07) 364-0594   |

# 中台禪寺各精舍分院電話地址一覽表 2

| 普化精舍                                            | 高雄市苓雅區建國一路109號3樓                                                                             | TEL (07) 725-9422<br>FAX (07) 725-0384       |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 普信精舍                                            | 高雄市三民區灣復街15號                                                                                 | TEL (07) 387-2162<br>FAX (07) 387-2379       |
| 普上精舍                                            | 高雄市小港區民益路60號                                                                                 | TEL (07) 801-9918<br>FAX (07) 801-9917       |
| 普糧精舍                                            | 高雄市鼓山區中華一路 197 號                                                                             | TEL (07) 550-5510<br>FAX (07) 550-5509       |
| 普剛精舍                                            | 高雄市岡山區竹圍東街 119 號                                                                             | TEL (07) 622-2533<br>FAX (07) 622-5535       |
| 志成佛寺                                            | 屏東縣萬巒鄉鹿寮村永康路 31 號                                                                            | TEL (08) 781-1510<br>FAX (08) 781-0287       |
| 泰明寺                                             | 屏東縣佳冬鄉豐隆村大豐路745號                                                                             | TEL (08) 866-8871<br>FAX (08) 866-6931       |
| 普宜精舍                                            | 宜蘭縣宜蘭市農權路三段 148 號                                                                            | TEL (03) 933-4423<br>FAX (03) 933-4150       |
| 普蓮寺                                             | 花蓮縣花蓮市明智街150號                                                                                | TEL (03) 835-0886<br>FAX (03) 832-4986       |
| 瑞光禪寺                                            | 花蓮縣瑞穗鄉溫泉路三段 149 號                                                                            | TEL (03) 887-6642<br>FAX (03) 887-5442       |
| 普台精舍                                            | 台東縣台東市更生路 1027 號                                                                             | TEL (089) 221-488<br>FAX (089) 221-499       |
| 天池精舍                                            | 台東縣池上鄉福原村新興路2號                                                                               | TEL (089) 864-649<br>FAX (089) 864-740       |
| 美國太谷精舍<br>Chung Tai Zen Center of Surnyvale     | 750 E. Arques Ave.,<br>Sunnyvale, CA 94085, USA                                              | TEL (1) 408-733-0750<br>FAX (1) 408-733-0751 |
| 美國佛門寺<br>Buddha Gate Monastery                  | 3254 Gloria Terrace,<br>Lafayette, CA 94549, USA                                             | TEL (1) 925-934-2411<br>FAX (1) 925-934-2911 |
| 美國中洲禪寺<br>Middle Land Chan Monastery            | 1173 San Bernardino Ave.,<br>Pomona, CA 91767, USA                                           | TEL (1) 909-625-0187<br>FAX (1) 909-625-0189 |
| 美國佛心寺<br>Buddha Mind Monastery                  | 5800 S. Anderson Rd.,<br>OKC, OK 73150, USA                                                  | TEL (1) 405-869-0501<br>FAX (1) 405-869-0503 |
| 美國普德精舍<br>Chung Tai Zen Center of Houston       | 12129 Bellaire Blvd.,<br>Houston, TX 77072, USA                                              | TEL (1) 281-568-1568<br>FAX (1) 281-568-1569 |
| 美國德州實塔禪寺<br>Texas Pagoda Chan Monastery         | 425 Blackberry Ln.,<br>Shepherd, TX 77371, USA                                               | TEL (1) 936-365-2451<br>FAX (1) 936-365-2452 |
| 美國佛實寺<br>Buddha Jewel Monastery                 | 17418 8th Ave. NE,<br>Shoreline, WA 98155, USA                                               | TEL (1) 206-721-9921                         |
| 美國法實寺<br>Dharma Jewel Monastery                 | 2550 Henderson Mill Rd., NE,<br>Atlanta, GA 30345, USA                                       | TEL (1) 770-939-5008<br>FAX (1) 770-939-5006 |
| 澳洲實林禪寺<br>Bao Lin Chan Monastery                | 94A High St.,<br>Glen Iris, Vic 3146, Australia                                              | TEL (61) 3-9813-8922<br>FAX (61) 3-9813-8966 |
| 日本普東禪寺<br>Pu Dong Chan Monastery                | 日本國大阪府門真市新橋町 22-2<br>22-2 Shinbashi-cho, Kadoma City,<br>Osaka 571-0048, Japan               | TEL (81) 6-6902-2400<br>FAX (81) 6-6902-2404 |
| 菲律賓海天禪寺<br>Ocean Sky Chan Monastery             | 716 Jose Abad Santos St., Little Baguio,<br>San Juan, Metro Manila, Philippines              | TEL (63) 2-723-6132<br>FAX (63) 2-722-4400   |
| 香港普廣精舍<br>Pu Guang Meditation Center            | 香港灣仔謝斐道 319-323 號帝城大廈地下<br>G/F., Kingstown Mansion, 319-323 Jaffe Rd.,<br>Wanchai, Hong Kong | TEL (852) 2915-6011<br>FAX (852) 2915-6700   |
| 泰國泰佛寺<br>Great Buddha Monastery                 | 91 Soi Praram 9 Hospital, Rama 9 Rd.,<br>Huai Khwang, Bangkok 10320, Thailand                | TEL (66) 2641-4119<br>FAX (66) 2641-4105     |
| 義大利華義寺<br>Hua Yi Si<br>(Tempio Cinese-Italiano) | Via dell'Omo N. 142,<br>00155 Roma, Italia                                                   | TEL (39) 6-22428876<br>FAX (39) 6-22771028   |
|                                                 |                                                                                              |                                              |

## 歡迎報名加入

### 各精舍初級禪修班

在禪修課程中,聽經聞法、增長智慧, 依正知見爲燈塔,航向心靈的故鄉;藉 由禪修,定心、淨心、明心,點亮自性 的明燈,照亮光明的未來。

### 近期開課

| 普泉精舍 | 11/15 |
|------|-------|
| 普善精舍 | 11/15 |
| 普眼精舍 | 11/16 |
| 普佛精舍 | 11/16 |
| 普門精舍 | 11/16 |
| 普新精舍 | 11/17 |
| 普開精舍 | 11/22 |
| 普竺精舍 | 11/22 |
| 普光精舍 | 11/23 |
| 普中精舍 | 11/30 |
| 普蓮寺  | 12/01 |
| 普真精舍 | 12/05 |
| 普賢精舍 | 12/20 |
| 普濟精舍 | 12/29 |





夏日水邊,滿穗紫琉璃的梭魚草,翩翩花瓣,似滿載光明的羽翼。 以慈願爲力,振翅飛入三界中; 普令眾生除煩惱垢,廣度有情無疲厭。

### 中台植物 👂



# 梭魚草

學 名: Pontederia cordata L.

英文名稱: Pickerel plant \ Pickerel weed

別 稱:北美梭魚草、海壽花

性 狀:雨久花科,多年生濕生草本植物

辨認特徵:

1. 梭魚草株高 80 ~ 150cm。

地莖葉叢生,葉片較大,深綠色,表面光滑;葉形多變,但多爲倒卵狀披針形;葉柄圓筒形綠色。

3. 花兩性, 穗狀花序頂生, 穗上密密簇生 藍紫色小花; 花葶直立, 通常高出葉面。

4. 果爲膜質的蒴果。

原 產 地:熱帶北美洲、南美洲

途:家庭盆栽、池栽

位 置:蓮花池畔





### 【讀者知訊】

- 壹、索刊請洽中台禪寺 各精舍分院。
- 貳、如發現書頁有裝訂 錯誤或污損事情, 請寄至中台禪寺文 教中心更換新品。
- 參、若有重複收到本月 刊,請洽中台禪寺 各精舍分院,以節 省資源,利益社會 大衆。
- 肆、更新投遞住址時, 請將下方郵標剪 下,連同新住址資 料寄至中台禪寺即 可。

.

\_ \_

台北郵局許可證 台北字第 1480 號

No.