

# 《善生經》的青少年自我管理學

星雲大師

#### 前言

佛教講「人能弘道,非道弘人」;不管哪一個國家、團體,或是任何一個公司、行號,要想經營、發展得好,首要之務,必須有傑出、優秀的管理人才。所以,在當前各種「管理學」興起之際,人才的養成、栽培,尤其是青少年如何自我學習、成長,把自我管理成一個信仰純正、人格健全,無論在思想或行事上,都能懂倫理、守秩序、有愛心,尤其具有責任感,成為一個有著正確人生觀、價值觀、道德觀的社會中堅分子,這是每一個國家、社會都不可忽視的育才之道。

在佛教裡有一部《善生經》,正是青少年自我管理的最佳指南,裡面對於如何孝養父母、如何尊敬師長,以及夫妻之間如何相處、親朋好友如何往來,乃至如何建立信仰、如何關照下屬等等待人處事、自我健全之道,佛陀都有明確的指導。以下略述之。

#### 一、孝養父母之道

《善生經》的主要內容,講的是佛陀時代,有一個青年名叫善生,是摩竭陀國羅閱祇城內的一位富家公子,性格上也非常歡喜學道。每日早上起來就到郊外園中,將衣服及頭髮依序沾濕,然後恭

### 佛先山人向桥被研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

《善生經》的青少年自我管理學

敬合十的朝向東方禮拜,再向南方、西方、北方、上方、下方次第 的頂禮,把禮拜六方作為修行。

一日佛陀在摩竭陀國看見善生對著虛空禮拜,覺得很好奇,就向前問青年:「您這樣朝著六方禮拜,是什麼意義呢?」善生不假思索的回答:「我在修行啊!向著虛空禮拜,可以獲得功德呢!」

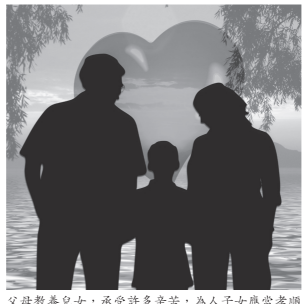
佛陀反問他:「那你每日禮拜東方、南方、西方、北方及上下方,獲得了什麼功德?虚空給了你什麼?」善生被佛陀這麼一問,忽然啞口無言,不知道該怎麼回答,便說:「這是我父親交代我要這麼做的,我只是每日照做,但是確實不知道有獲得了什麼?那麼請問佛陀,我要怎麼禮拜,才算是合乎正道呢?」

佛陀以關愛的眼神看著善生,慈悲的告訴他:「善生啊!我告訴你,你孝順禮拜父母,父母就是代表東方;你尊敬禮拜師長,師長就是代表南方;夫婦相親相愛,那就是禮拜西方;你若是愛護親朋好友、服務親朋好友,那就是禮拜北方;禮拜上方就是要尊敬沙門、修道者;禮拜下方就是要愛護童子僕役、貧困的人。你如此作禮拜,與人有實質上的關係,大家彼此心意相通,內心對人存著尊敬,這樣才會真正有功德啊!」

善生聽了佛陀的教誨,便說:「佛陀,您說得是沒錯啊!不過 向東方父母禮拜,那要怎麼樣禮拜東方的父母啊?」

佛陀便說:「善生啊,父母給了我們多少恩情,養育我們,愛護、關顧我們,父親每日外出辛勞的賺取錢財,維護家用,不辭辛勞的 照顧家庭;母親除了十月懷胎,還有生育之苦,照顧孩兒時推乾就 濕,養育艱難。父母在年少時,為孩子承受了多少的辛苦啊!所以 你要孝順父母啊!」

#### 《人向作祉》學報·藝文|第十六期



父母教養兒女,承受許多辛苦,為人子女應當孝順 奉養父母。

善生聽後說道:「佛陀,可是我的父母也常常打罵我、教訓我! 叫我完全聽他的話,我可不甘願啊!」

佛陀就說:「善生啊,其實父母會打你、罵你不是恨意,是在 矯正你,讓你能夠注意,這些都是出自於愛你的心,這就叫『愛之 深,責之切』;所謂『棒打出孝子,慣養忤逆兒』。你不可以懷恨 父母的打罵,這是教育啊!所以你要能夠經得起,不但接受父母的 教育,更要接受父母的打罵,不但接受父母的打罵,更要接受父母 種種嚴格地要求,將來才能成為正人君子。所以在我們小的時候, 遵照父母的教誨,做一個很溫順的兒女,避免父母操心,青年成長 後不要惹是生非,奉公守法,協助父母家事,長大成人服務社會了, 不能忘記奉養父母,你想想看,你小的時候父母給了你多少,現在 父母老了,你難道不該多給他們,回報他們嗎?」

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

《善生經》的青少年自我管理學

善生有點不好意思了,便接著說:「這樣我對於父母的心,就 能夠明白了。但是我們一定得要一直陪伴在父母身邊,才算是盡到 孝順的責任嗎?」

佛陀說:「善生,這個問題你問得很好!我告訴你,其實除了 甘脂奉養,光宗耀祖以外,最上等的孝順,就是引導父母有正當的 信仰,未來可以超脫輪迴之苦,才是大孝中的大孝。如此才算是真 正的禮拜東方,如同禮拜日出,獲得有如旭日東升一般的功德啊!」

善生聽了佛陀的這些話,便恭敬的說:「佛陀,您真慈悲,您 教導我的話,我會照著做,今後我要對父母善盡孝道。」

### 二、尊敬師長之道

不過,善生這時候心中又興起了另一個疑問:「對於南方的師長,我為什麼要禮拜他呢?」

佛陀就說:「善生啊,父母親給予我們色身,滋養我們身心的成長,師長則是滋養我們的慧命。師長教授你知識,教導你規矩,教育你做人的品德,教你做人要向上、向善,你將來才會有希望、才會有前途,社會才能夠接受你,國家才能任用你,不是嗎?你想想,師長傳授給你的知識、給你種種的教育,難到不是也有著很大的恩惠嗎?因此我們一生尊敬師長的人,必定是好人,忤逆師長的人,是沒有倫理觀念者,沒有倫理的人,怎麼能成功立業呢?」

善生聽了以後反問說:「佛陀,但是我的師長都好嚴厲,有時候也會打我、罵我,很嚴格啊!還會處罰我們,給我們很沒有面子,讓我們失去尊嚴,讓我們很難堪,所以平常我對老師都很怨恨,你教我要禮拜,我做不到!」

佛陀說:「善生,你這是錯誤的想法!我認為,師長是不會無

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十六期

理的打罵你的,必定是你有犯了什麼錯誤,他是給你教育;他不糾正你,未來你人生的道路走到小路上去,是很危險的,他能不引導你走向大道嗎?你做人說話,言語不得當,說錯話了,他能不糾正你嗎?你要知道,這樣不是沒有面子,老師肯願意教導你,這可是學生的光榮,將來所謂的榮華富貴,在社會上能可以出人頭地,都要靠師長的教導。所以你要發心學習做一個有為的學生,讓老師覺得教導學生,是人生之樂趣,有春風化雨的感受。對師長懂得知恩報德,將來才能有所成就。」

善生若有所思的回答:「佛陀,您講得確實不錯,我也有幾位好的老師,現在想起來,他們確實也是很愛護我,那我以後也要遵照佛陀您的指示,敬重我的老師,等於向南方虛空禮拜。」

#### 三、夫妻相處之道

善生又接著說:「佛陀您剛才也提到禮拜西方,就是夫妻之間相親相愛;我現在正值青年,已經到了論及婚嫁的年紀,雖然還沒有結婚,但是家裡的父母都一再要求我成婚,要我訂親,娶妻生子,成家立業。但是夫妻之間要相處,哪有這麼容易,兩個人彼此性情不合,意見不同,我結婚後該怎麼做到彼此相親相愛、白頭偕老呢?」

佛陀就說:「善生,這個倫理道德,等於是家族的傳承延續。 你為了要孝順父母,你要有傳承,你有了妻子,她會幫你做家務、 幫你生兒育女、幫助你事業成功,你能不愛護她嗎?」

善生說:「佛陀,女人很嘮叨,女人很愛嫉妒,女人很小心眼, 所以跟女人在一起很痛苦啊!」

佛陀說:「善生,你錯了,女人你肯愛護她,她就幫忙你,幫

《善生經》的青少年自我管理學



夫妻相互尊重,彼此體諒,才能組織美滿家庭。(李生鳳/攝)

你做家務、幫你生兒育女、幫你解決很多很多的問題,給你安慰、 給你愛護、給你鼓勵,你還能不感激她嗎?你說世間上哪一個正直 的君子、男人,不愛惜自己的妻子呢?夫妻相愛這是倫理道德,你 未來要好好的敬重自己的妻子,她可是賢妻良母啊!」

#### 四、親友往來之道

善生聽了之後歡喜讚歎的說:「佛陀!我聽了您的話,心開意解,我一定遵照您的話,回去接受父母為我訂親。但是佛陀,我組織了家庭,有了美妻之後,接著而來的,就要面對非常多的親戚朋友,您剛剛指導我必須要愛護、服務親朋好友,等於就是禮拜北方,但是他們每個人來自不同家庭,有著不同行業,每個人都有著自己

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十六期

的習慣,跟他們相處有時候真的很疲倦,甚至有人知道我很富有, 總是希望我給予他們金錢支助,這該怎麼辦才好呢?」

佛陀說:「善生啊,親朋好友都是我們的緣分,我們要有他們的助緣,將來才能在這個世間上獲得方便;假如說都沒有親戚朋友,孤獨一個人活在世間上,那有什麼意思呢?所以對親朋好友要給他們服務,經濟上有困難的時候,體恤他,給他一些幫助,給他們愛語讚歎,給他們探望,能有一些利益補助他們,讓他們事業順利,工作方便,他們也會對你回報、幫助你。所以你禮拜北方的親戚朋友,以後大家彼此都會互相利益的,親朋之間,不能太計較利害得失,或者粗言粗語,要顧慮到大體、倫理,想到彼此之間能有親人眷屬的這分因緣,實在不容易,要懂得珍惜。」

善生一聽,頻頻點頭,誠懇的表示認同,說到:「佛陀,您所 說的法真的太讓我驚訝佩服了,說得如此透澈通達,又讓人可以在 生活中實踐。我在這裡正式的懇求做您的信徒,聆聽您的教導。除 了我自己本身做您的佛弟子外,未來我也要我的妻子跟隨您,學習 您的道德,我們共同組織一個佛化的家庭,佛陀您能幫助我們嗎?」

### 五、建立信仰之道

佛陀歡喜地說:「善生,信仰是人生很重要的。有了信仰,才能少煩少惱;有了信仰,才能安貧樂道;有了信仰,才懂得樂善好施,才能慈悲喜捨。信仰有著無限的功德,你將來願意組織佛化家庭,當然我和我的弟子們,都會幫忙你們的,讓你們安心的做在家的信徒,護持佛法。」

善生即刻就跪了下來,虔誠的說:「尊貴的佛陀啊!我就拜您 做師父吧!但是您平常都在哪裡呢?我該到哪裡親近您?以後我的

# 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

《善生經》的青少年自我管理學

生活該如何精進呢?」

佛陀說:「善生,你不是都會向上方禮拜嗎?上方禮拜代表的就是上首沙門,就是修道的老師,你也要跟他們學習。我的弟子中,那些比丘、比丘尼都是社會的老師,他們教導你道德,教導你做人,教導你正心誠意,教導你人格昇華、道德成長,教育你如何過得快樂、喜悅。」

善生:「佛陀,那我到哪裡去找他們呢?」

佛陀說:「善生,在我的弟子當中,有著最有名的十大弟子,各有專長,他們分別是舍利弗的智慧、目犍連的神通、富樓那的說法、須菩提的解空、優婆離的持律、羅睺羅的密行、阿難的多聞、大迦葉的苦行頭陀、迦旃延的論議、阿那律的天眼等,你都可以向他們學習。」

善生抱著求法若渴的心情請教佛陀,說道:「佛陀,那麼我和這些老師、沙門比丘見面的時候,我要怎麼樣跟他們請教,他們才 肯教我呢?」

佛陀不急不徐的回答:「善生,佛法在恭敬中求,你必須要有一顆恭敬心,對他們要心存恭敬,肯得作禮、行禮,願意依教奉行。 其實他們修行的目的就是給人信心、給人歡喜、給人希望、給人方 便,所以他們一定會把好的道理告訴你,讓你受用無窮。比方說, 你的人生觀、社會觀、宇宙觀,你的做人處事,未來該何去何從? 將來的生死煩惱應該怎樣解決?這些老師、比丘、沙門們都會非常 願意教導你的。」

善生歡喜雀躍的說:「有這麼大的好處利益,佛陀啊!我真是 慚愧不已,我怎麼從前都不知道。現在經過您這麼一解說,我要重 新規劃我的人生,我要從頭來過,重新學習,拜師學道。但是還是

#### 《人角佈祉》學報·藝文|第十六期

要冒昧的請教佛陀,請問您究竟是住在哪裡?」

佛陀微笑的答道:「善生,你還不知道嗎?我在印度的北方,就住在祇樹給孤獨園。若是到了印度的南方,就會在王舍城的靈鷲山,在那裡都有很多的信者,一起集眾學道,你也可以來參加。」

善生歡喜雀躍的說:「真是太感恩佛陀您了,未來我一定護法護教,也請佛陀告訴我應該怎麼樣護持沙門比丘才正確適當呢?」

佛陀說:「做為我的信徒,是要實踐我的教育,不要護持個人而不護法、護持私己不護持大眾,這都是不如法的。因為親近善知識、沙門師長,你能真正得到佛法的利益。」

善生:「那難道都不能對這些沙門、比丘進行一些供養嗎?」

佛陀:「對於衣服、臥具、湯藥、飲食,這四供養是可以允許的。 其實在沙門托缽乞食時給予布施供養,就等於在福田裡面播撒種子, 比丘受到信眾供養,就應對信徒施予教化,以佛法布施,等於各盡 自己的職責,這就是在弘揚我的教法。」

善生說:「佛陀!真感謝您,我懂得了。從今以後我要奮發上進, 立定目標,抱持希望,我也要朝向解脫道邁進,更要發心像你一樣, 作人天師範,少煩少惱,樂觀教人。」

#### 六、關照下屬之道

「不過,佛陀您剛才說到的禮拜下方,是要愛護童子僕役以及 那些困苦的人,我又該如何在生活上做到呢?」善生接著又問道。

佛陀說:「下方童子僕役指的就是那些比你幼小的兒童,小弟弟、小妹妹們,你要愛護他們,你要教導他們,要讓他們跟你學習。你要把在老師那裡得到的道,把這人間佛法告訴他們。比方說,對生命要愛護,不要隨便殺生;對錢財不要貪求,不可以強取豪奪;

《善生經》的青少年自我管理學

對人家的丈夫、妻女都要尊敬,不可以冒犯;也不可以說謊,也不可以亂吃,至少要能受五戒。將來童子要能教他做人的根本,就是要能受持五戒,不要隨便殺生,還要能護生;不要偷盜,還要能喜捨;不要隨便邪淫,要對人家尊重;不要說謊、妄語,還要讚美、讚歎;不要亂吃,要懂得養生。」

善生說:「佛陀,您說五戒的根本道理我懂,但是這些小弟弟、小妹妹那麼小,他們真的能聽得懂這些大道理嗎?而且,他們還是 僮僕,我可是主人、長輩,我需要對他們那麼好嗎?」

佛陀說:「其實在我的 教育裡面,小不一定小,我 也曾說過『四小不可輕』, 比如說小王子雖年幼,但長 大後是一國之君,可號令天 下,威權很大。一點小火星 如果不謹慎,也可能引起 森林大火,釀成重大災難。 小龍只要未來離開池塘, 威力無窮。沙彌雖年幼,但 是慢慢修學佛法,有朝一日 也可以成為大法王。因此 『小』千萬不可輕視。」

佛陀停了一下,又對善生說:「你若是能關照僮僕的家庭情況,願意多一些利



四小不可輕,小沙彌未來可能成為大法王。

## 佛先山 人向佈衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向佈祉》學報·藝文 | 第十六期

益給他,要有平等心,肯得幫助他,要知道他不是生來給我們用的。 假如我們提攜他,將來他發達的時候,也是有可能作我們的長官上 司,不可以看他好像是你的勞工僕役就輕視他,尊重他的人格是非 常重要的,僮僕可能將來會有一番偉大的成就,將來也可能成為國 家棟梁。所以你尊重別人,對於未來必然會有利益的。」

善生:「佛陀,那麼我又該如何分辨,知道哪個僮僕是值得栽培,是一個有未來性的僮僕呢?」

佛陀說:「其實我們應平等視之,但是如果你真的想知道一些 方法的話,你就觀察這個孩童如果肯得吃苦,每日早起勤勞作務, 對於你交代的任務都能負責逐一完成,不計較時間,表現忠誠,甚 至肯在不同場合稱讚你,這樣的孩童,是有擔當的力量,假以時日, 必能不同凡響。」

善生聽了以後既感動又慚愧的說:「佛陀,您說的道理太好了!像光明一樣。有了您的道理,人間就沒有黑暗。佛陀,您的道理像春風一樣,吹在身上好溫和舒暢。佛陀,真的很感謝您,我心裡的黑暗,經過您這麼一說,好像燈光突然亮起來了,我知道做人應該何去何從,我從此不再向虛空虛無縹緲的禮拜,我就照您說的來孝順父母,尊敬師長,夫妻相愛,對朋友尊敬,我要敬重沙門、比丘那些修道的老師,更要教育我的後學、弟妹,幫助困苦的僕役。佛陀,真的感謝您,承蒙您的指導,不但管理了我自己,也讓我對社會作出了一些貢獻。偉大的佛陀,我將永遠跟隨您!」

在佛陀身邊的常隨眾,聽著佛陀與善生的這段對話後,除了佩服佛陀能觀機逗教,對在家居士說出如何實踐生活修行的法門外, 也對於善生發心依教奉行,終身跟隨佛陀教法而讚歎不已。

# 佛先山人向桥荻研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

《善生經》的青少年自我管理學

### 結語

在了解二千六百多年前,佛陀與青年善生的這段對話,再反觀 現在社會的青年,多少人迷失在金錢、權力、愛情、欲望當中,生 活沒有目標,價值觀扭曲,每日只沉迷在吃喝玩樂當中,懶惰懈怠! 當然肯得上進,成功立業的也有,但是有的年輕人甘心墮落,不好 好讀書,不好好做人,實在可惜啊!

佛陀這六種教導,完全合乎中華文化,包含孝親、敬師、友誼、處世、愛護僮僕、尊敬宗教、倫理道德及人格的養成,還有信仰的生活,所以六方禮敬,實在說就是佛教教育我們做人處事的法門。

對於人生六方的因緣,包括人我的關係、社會的關係、跟世間 的關係都能和諧,彼此相親相愛,互相幫助,那就表示這個青年能 做到自我管理,身心都很健全;青年如果健全了,就是國家未來的 棟梁。當一個國家有了模範的青年,還愁這個國家的國力不能興盛 強大嗎?



若佛子以慈心故行放生業,應作是念:一切男子是我父,一切 女人是我母,我生生無不從之受生,故六道眾生皆是我父母,而殺 而食者,即殺我父母,亦殺我故身。

——《梵網經》