《人向佈祉》學報 · 藝文 | 第二十五期

## 明代佛教中的《起信論》

張文良 中國人民大學佛教與宗教學理論研究所教授

## 一、《起信論》與明代佛教

《大乘起信論》在明代受到重視,與明代華嚴宗的某種程度的復興有一定關聯。據清代乾隆年間的弘方所著《賢首宗乘》的記載,明朝末年至清初,最活躍的華嚴宗派別是雪浪洪恩一系的活動。雪浪洪恩(1545-1608),同憨山德清一樣,在南京的大報恩寺講授華嚴教理和唯識學,培養了眾多的弟子。當時的文化界領袖錢謙益在提到當時雪浪系的盛況時云「賢首宗派,得法弟子數百人,依法傳教者數千人。無論南北,不復有宗派如此者」。明末華嚴宗的盛況,由此可見一斑。按照《賢首宗乘》的說法,雪浪洪恩門下有巢松慧浸(1566-1621)、一兩通潤(1565-1624)、高原明昱等,之後則是蒼雪讀徹(1586-1656)、汰如明河(1588-1640)等。雖然《賢首宗乘》的記載,具有明顯的宗派意識,不能當成信史來看,但它至少反映了雪浪一系在明末清初的佛教界確實流傳較廣的事實。

在明代,關於《大乘起信論》的註釋書,除了蕅益智旭的《裂網疏》,還有以下幾部:1. 真海的《大乘起信論纂注》(1599年); 2. 正遠的《大乘起信論捷要》二卷(1614年);3. 德清的《起信論略疏》四卷(1615年)、《起信論直解》二卷(1620年);4. 通潤(1565-1624)的《起信論續疏》。其中,真海的《大乘起信論

明代佛教中的《起信論》

纂注》是對法藏的《大乘起信論義 記》和宗密的《大乘起信論疏》加 以整理、更便於閱讀的著作,而正 遠的《大乘起信論捷要》是鑑於歷 來的註疏內容過於繁複,將《起信 論》的綱要加以提煉的著作。兩書 在思想上缺少新意,存而不論。

憨山德清是明末四大高僧之一,一生對《起信論》多有講說,「曾先後著《起信論略疏》和《起信論直解》。前者是法藏的《大乘起信論義記》的縮略版。鑑於《義記》內容過於繁瑣而科判亦有未當之處,德清在1615年做《略疏》,



對其做了刪減。但德清後來意識到這種刪減有不符合法藏《義記》 原意之處,於是在 1620 年著《直解》,在尊重《義記》思想的基礎上,在形式上做了調整,以便於初學者掌握。

在《直解》的正文之前,附有〈刻起信論直解題辭〉和〈華嚴宗法界緣起綱要〉二文,其中〈華嚴宗法界緣起綱要〉似乎顯示出德清以華嚴思想解說《起信論》的思想立場。但德清在解釋真如之

<sup>1.</sup> 德清在《自傳》中記載「十七年己丑,予年四十四,是年閱藏,為眾講《法華經》、《起信論》」、「四十年壬子,予年六十七,居長春庵,為弟子講《起信論》」、「四十七年已末,予年七十四。春正月,粵弟子通炯至,遂開堂啟諷《華嚴》。長期為眾講《法華》、《楞嚴》、《金剛》、《起信》、《唯識》諸經論」。弟子所記「天啟三年」條:「四月,為眾說戒,講《楞嚴》、《起信》等經論。」直到臨終,德清還在為弟子講《楞嚴經》、《起信論》等。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

## 「真實空」、「真實不空」時卻云:

只此眾生現前介爾心性,本無實我實法,亦無五位百法百界千如差別幻相。故云「究竟遠離不實之相」。由此顯示心性全妄即真,真常獨露,故云顯實體也。既顯實體,則知此心本性,法爾具足,無邊功德。所謂理具三千,事造三千。一切德相,一切業用。同真如體,無分別故。<sup>2</sup>

在這裡,德清提到的「理具三千」和「事造三千」的說法屬天台宗的教義。先天具有之真如本性圓滿具足萬有,稱為理具三千;此本有之性,隨因緣顯現而造諸現象,則稱為事造三千。被尊為天台九祖的湛然首先提到「理具三千」的概念,以闡釋智者大師的「一念三千」說。後來的四明知禮在《四明十義書》中,則將「理具」和「事造」對舉,於是有了「理具三千」和「事造三千」的說法。3德清一方面認為《起信論》與華嚴宗的「法界緣起」說有密切連繫,另一方面,在對《起信論》的內容進行註釋時又不排斥天台宗的說法。這說明,在德清的心目中,華嚴宗的教義與天台宗的教義並不是絕對矛盾對立的,而是可以相互說明的。這可以說是德清《起信論》註釋的一個重要特徵。

又如解釋真如在什麼意義上「生一切法」,又在什麼意義上「攝一切法」時,有以下問答:

問。真如既不得雲生一切法,賴耶亦不得云攝一切法。

答。賴耶全攬真如為體,非是真如少分,故能攝一切法也。

<sup>2. 《</sup>大正藏》第44冊,頁431上。

 <sup>《</sup>四明十義書》卷1,「理則本具三千,性善性惡也;事則變造三千,修善修惡也」。《大正藏》第46冊,頁841上。

## 佛先山 人向桥衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

攝一切法,即是理具三千;生一切法,即是事造三千。由有理具,方有事造;由有事造,方顯理具。若不攝一切法,安能生一切法?若非生一切法,安顯攝一切法。<sup>4</sup>

這裡涉及到真如、賴耶與萬法之間的關係問題。一般說來,真如與 萬法之間是「能依」和「所依」的關係,即真如是萬法存在的根據, 而非所萬法所生出的種子;而賴耶作為種子識,與萬法之間的關係 則是「能生」和「所生」的關係,即賴耶作為種子直接生出萬法。 德清用「理具三千」和「事造三千」之間的互融互涉的關係,說明 真如「攝」一切法與賴耶「生」一切法,也是互融互涉的關係。

按照華嚴宗的傳統理解,真如與萬法之間的關係屬「法性論」的範疇,而賴耶與萬法之間的關係則是「法相宗」的範疇。華嚴宗的教判說的宗旨,除了彰顯華嚴「圓教」的究竟性,就是對相當於「法相宗」的唯識說與相當於「法性宗」的如來藏說之間的判析。而在明末佛教中,「性相融通」說占據佛教思想的主流,「法性宗」與「法相宗」之間的壁壘被突破。在說明萬法的生成機制和存在樣式時,真如緣起和賴耶緣起被融為一爐。這一思想特徵,我們在德清的《起信論》註釋中可以清晰看到。

《起信論續疏》的作者通潤,字一雨,明代後期浙江虞山秋水 庵僧。俗姓鄭,西洞庭山(今屬江蘇省蘇州市)人。與法杲、慧浸 同參華嚴宗大家雪浪洪恩,得法為嗣。洪恩逝後,繼續弘揚其學, 精於著述。曾卜居鐵山,獨隱五載,為《楞伽經》、《楞嚴經》做 註疏,故名所居茅舍為「二楞庵」。5

<sup>4. 《</sup>大正藏》第44 册, 頁431 下。

<sup>5.</sup> 通潤還是明代著名詩人,人稱其詩「格調高古,直追唐人」。如〈早梅〉云: 「萬樹寒無色,南枝獨有花。香聞流水處,影落野人家。」

## 佛先山人向桥板研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

通潤在其所撰《大乘起信論續疏》中,將大乘教義判為三宗「法相宗」、「破相宗」與「法性宗」。按照通潤的解釋,三宗的內涵如下:

宗法相者,謂真如不變,不許隨緣,但說萬法皆從識變,而事事俱有。其弊也,流而為常、為執著。宗破相者,謂緣生之法不入法性,故說三界唯是一心,而法法皆空。其弊也,流而為斷、為莽蕩。宗法性者,謂真如ि緣不變隨緣,而能成一切法,故無法法俱空之弊;由真如隨緣不變變而能泯一切法,故無事俱有之偏。此則空有迭彰,執蕩雙遣。故知即萬法以顯有者為妙有,離萬法以顯空者為真空。不即不離以顯中者,即真空以顯妙有,故雖空而不空;即妙有以顯真空,故雖有而不有。然前之二宗,雖建立不同,各有妙旨,而馬鳴總以一心九識統之。若鼎之三足,伊之三點。……此馬鳴一論,尤為圓通無礙,獨出無對者也。6

通潤的判教說承襲了淨影寺慧遠的判教說,而與法藏在《起信論義記》中的說法不同。如上所述,在法藏的《起信論義記》之後,「四宗」判教成為《起信論》註釋書的主流判教,《起信論》也被定位於「如來藏緣起宗」。但通潤的說法表明,在明代佛教中,法藏的《起信論義記》的權威性受到質疑。這一點在蕅益智旭的《起信論裂網疏》中表現得更為明顯。

<sup>6. 《</sup>大乘起信論續疏》卷1,《卍續藏經》第45冊,頁402中。

明代佛教中的《起信論》

## 二、蕅益智旭的《大乘起信論裂網疏》

《大乘起信論》自公元 550 年 左右問世<sup>7</sup>之後,就在南北朝佛教界 引起廣泛關注,出現了諸多關於此 論的註釋書,其中,法藏的《義記》 又具有特別重要的意義。學術界的 研究已經表明,法藏的《義記》在 思想上不僅受到新羅元曉的《疏》 的影響,而且受到淨影寺慧遠乃至 更早期的曇延《疏》的影響,可以 說是歷代《起信論疏》的集大成之 作,同時,它在思想上又多有創 新,特別是以「如來藏緣起宗」來 概括《起信論》的宗旨,不僅奠定 了後來相關註釋書的思想基礎,而



且規範了後來註釋書的註釋路徑。如唐代後期宗密的《疏》、宋代子璿的《疏》等,莫不受到法藏疏的深刻影響。

但法藏的《義記》並沒有終結中國佛教思想家對《起信論》的 再詮釋。實際上,宗密和子璿的《疏》雖然總體上受到法藏《義記》 的深刻影響,但在理論細節上還是與《義記》有很大不同,如宗密 強調《起信論》所包含的「頓教」的要素,而子璿則受到天台宗的

<sup>7.</sup> 關於《大乘起信論》是由印度論書翻譯還是中國人撰述,學術界有諸多爭論, 現在學術界傾向於認為該書為中國人撰述。關於這一問題,最新的研究成果是 日本學者大竹晉的《《大乘起信論》成立問題的研究》(『大乗起信論成立問 題の研究—漢文仏教文献からのパッチワーク』, 国書刊行会,2017年)。

## 佛先山 人向价权 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

## 《人角作祉》學報·藝文 | 第二十五期

影響,將《起信論》與「圓教」連繫在一起等。不過,無論是宗密還是子璿,雖然對法藏的《義記》有所修正,但對《義記》的思想立場仍然持肯定態度,法藏的《起信論》觀、即建立在華嚴宗「五教」判教說基礎上的《起信論》觀,仍然是他們思考和定位《起信論》的基本範式。

法藏開創的《大乘起信論》的闡釋模式,到明代末期,發生了根本性變化。這種變化的背後是中國佛教思想界出現了新的動向,此即諸宗融合的思想潮流。不僅禪宗和教門(華嚴、天台、唯識)走向「禪教一致」,而且教門之中的華嚴、天台、唯識等也在「一心」的基礎上走向融合。法藏《義記》的闡釋模式是建立在「五教」各別思想基礎之上的,強調作為「大乘始教」的唯識思想與作為「大乘終教」的《起信論》思想,以及作為「圓教」的華嚴思想之間的差異。明代末期出現的諸宗融合思潮是對法藏的「五教」判教的解構。這種顛覆性的思潮,自然也對法藏以來的《起信論》觀帶來極大的思想衝擊。

明末出現的佛教思想的轉向和範式轉換,在明代知名思想家、明末四大高僧之一的蕅益大師那裡可以清楚地看到。蕅益大師學識淵博,對唯識、天台、華嚴、淨土等皆有很深造詣。蕅益大師的這種博采眾宗的立場,也體現在他對《大乘起信論》的詮釋中。蕅益關於《起信論》的代表性著作就是晚年所著的《大乘起信論裂網疏》(以下簡稱《裂網疏》)。在此書中,蕅益通過對法藏以來的《起信論》註釋範式的批判,從性相圓融的立場對《起信論》做了全新的闡釋。以下,以《裂網疏》為中心,對其《起信論》觀的內涵、特點和思想史意義略作考察。

明代佛教中的《起信論》

## (一) 蕅益智旭的性相融合思想

蕅益智旭(1599-1655) 與雲棲袾宏(1535-1615)、 紫柏真可(1543-1603)、憨 山德清(1546-1623) 並稱明 末四大高僧。由於一生服膺 和弘揚淨土教義,故被後世 尊為中國淨土宗第九祖。吳 縣木瀆人,字蕅益,號八不 道人。8由於晚年居靈峰(今 浙江安吉縣)著書立說,從 事弘法活動,故世稱靈峰萬 益大師。

蕅益智旭7歲茹素,12 歲學習儒家經典,對佛教和 道教持排斥態度,曾作論數 十篇,批判釋道。17歳,閱 雲棲袾宏的《自知錄序》及 《竹窗隨筆》,乃不謗佛,



蕅益大師法相

取所著辟佛論焚之。22歳,專志念佛,盡焚窗稿二千餘篇。24歳, 夢禮憨山德清,從雪嶺剃度,得名智旭。32歲,擬註《梵網經》,

<sup>8.</sup> 關於「八不道人」之號的由來和含義,蕅益智旭曾在《八不道人傳》中云:「古 者有儒、有禪、有律、有教,蹴然不敢;今亦有儒、有禪、有律、有教,艴然 不屑。」《宗論》卷首,頁1。

## 《人向佈祉》學報 · 藝文 | 第二十五期

為了諮決以何宗的立場來註釋此經,蕅益智旭作四鬮問佛,<sup>9</sup>一日 宗賢首,二曰宗天台,三曰宗慈恩,四曰自立宗。最終拈得台宗鬮,於是究心台部。但在蕅益智旭看來,近世天台宗人,已經不復古代 天台宗先哲的宏大氣象,而是與禪宗、華嚴宗、法相法相宗等各執 門庭,互較長短,不能和會,所以並不能讓人信服。於是,他雖然 服膺智者大師、荊溪湛然等天台宗大德,但終其一生並不獨尊天台 宗一家教說。<sup>10</sup>44 歲,住湖州,述《大乘止觀釋要》。54 歲,住 晟溪,草《楞伽義疏》。55 歲,著《起信論裂網疏》。一生著作 達五十種,百九十卷。<sup>11</sup>

蕅益智旭鄙薄當時佛教界的人物,認為當時的人物沒有可堪為師者,所以他「師于古,不師於今(示蒼云《宗論》2-5,頁3)」。當然,這種說法有些極端。實際上,他對明代的著名高僧也是推崇的。如在其著作中,他提到自己所服膺的佛教人物,包括廬山慧遠、智者大師、六祖惠能、荊溪湛然、袾宏、直可、德清、洪恩、

<sup>9.</sup> 在明末佛教中,占卜信仰滲入佛教,當時流行利用藏傳佛教徒創作的《選佛圖》 來占卜,蕅益智旭本人還親自撰述《選佛譜》6卷,將這種占卜方法與佛教教 義進一步結合起來。在其人生的許多關鍵節點,蕅益智旭都通過佛前占卜而做 出決定。如35歲時,應為是在雲棲珠宏的像前自誓受戒,對是否得到戒體沒 有把握,乃「爰作八鬮,虔問三寶」,得「菩薩沙彌鬮」。又如38歲時,由 於對於自己未來的修行方向舉棋不定,又利用《占察經》的第三種輪相占卜, 得「著述宏經,先修觀智」。在《占察善惡業報經玄義》中,蕅益智旭認為佛 教占卜的經典依據是《圓覺經》、《占察善惡業報經》、《梵天神策經》,但 這些經典,據學術界的研究,都是在中國成立的經典。

<sup>10.</sup> 智旭嘗云:「故私淑台宗,不敢冒認法派,誠恐著述偶有出入,反招山外背宗之誚。」(《宗論》5-2卷,頁14)

<sup>11.</sup> 其代表性著作,根據其〈大悲壇前願文〉等的說法,主要是《梵網經玄義》、《大佛頂經玄義》、《楞伽經玄義》、《妙法蓮花經台宗會義》、《占察善惡業報經玄義》,以及《成唯識論觀心法要》、《大乘起信論裂網疏》等。另外,《閱藏知津》、《法海觀瀾》、《阿彌陀經要解》、《大乘止觀釋要》、《教觀網宗》也是其重要著作。

## 佛先山人向佈於研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

慧經、傳燈、廣印、元來、觀衡、古德、雪嶺、湛明、戒宗。在這十七人之中,他尤其對明代的紫柏真可 <sup>12</sup> 和唐末五代時期的永明延壽(904-975)情有獨鍾,自視為這兩位思想家的私淑弟子。其晚年的〈自像贊〉云「憲章紫柏可,祖述永明壽」(《宗論》),將紫柏真可、永明延壽視為自己的精神導師。

在其晚年所著的〈白法老尊宿八秩壽序〉中,蕅益智旭說明了 他之所以崇敬紫柏真可的理由:

紫柏大師,重繼永明芳軌,宗說俱通,解行具足。撤性相之藩籬,指歸一轍;懲禪講之流弊,導使尋源。…… 今天下宗主,能如紫柏之徹法源底乎?今天下法主,能如紫柏之會通差別乎?今天下律主,能如紫柏之頭陀勝 行乎?<sup>13</sup>

可見,蕅益智旭對紫柏真可是無條件地服膺。當時的佛教主要分為禪、教、律三派,而蕅益智旭認為無論從禪、教的立場還是從律宗的立場看,紫柏真可的悟境、見識、修行都可以說卓然不群,無出 其右者。

蕅益智旭在〈閱藏畢偶成〉一詩中云「馬鳴龍樹雖難企,智覺 芳蹤庶可尋」。可見,智覺(永明延壽)是他追慕的先哲。佛教發

<sup>12.</sup> 紫柏真可早年在蘇州虎丘明覺禪師座下出家,參古人詩「斷除妄想徒增病,趨向真如即是邪」句而開悟。有鑑於當時禪宗宗風不振的現狀,主張禪教合一、禪淨不二。如在〈石門文字禪序〉中云:「夫自晉宋齊梁學道者,爭以金屑翳眼。而初祖東來,應病投劑,直指人心,不立文字。後之承虛接響、不識藥忌者,遂一切峻其垣,而築文字於禪之外。由是分疆列界,剖判虛空。學禪者不務精義,學文字者不務了心。夫義不精,則心了而不光大;義精而不了心,則文字終不入神。」他重視唯識學,是明末唯識學復與的重要推動者。

<sup>13. 《</sup>宗論》8-2 卷, 頁 14。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

展到唐末五代時期,出現了諸宗融合的趨勢。最能體現這一思想趨勢的是永明延壽所著《宗鏡錄》。《宗鏡錄》這部煌煌百卷的大著中,永明延壽力圖以「心」的概念為機軸,建立禪教一致、諸宗融通和性相融會的思想體系。如在《宗鏡錄》的序文中云:

唯一真心,達之,名見道之人;昧之,號生死之始。…… 性相二門,是自心之體用。若具用而失恒常之體,如無水 有波;若得體而缺妙用之門,似無波之水。且未有無波之 水,曾無不濕之波。以波徹水源,水窮波末。如性窮相表, 相達性源。須知體用相成,性相互顯。<sup>14</sup>

由於永明延壽首 開綜合佛教之先河, 對宋之後中國佛教走 向影響至深,蕅益智 起對其尊崇備至。在 邁益智旭55歲時所著 的〈校訂《宗鏡錄》 跋〉一文中,關於《宗 鏡錄》的意義和思想 史地位云:



永明延壽大師對宋代之後中國佛教走向影響至深。 (任新宇/繪)

集三宗義學沙門,於宗鏡堂,廣辨台賢、性相旨趣,而衡 以心宗,輯為《宗鏡錄》百卷,不異孔子之集大成了。<sup>15</sup>

<sup>14. 《</sup>大正藏》第48 册, 頁416 中。

<sup>15. 《</sup>宗論》7-2卷,頁16-17。

## 佛先山 人向稀衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

將永明延壽編輯《宗鏡錄》的歷史功績,與孔子之集湯武文王 三聖之大成相比擬。甚至將永明延壽視為在佛教末法時代振衰起弊 的第一功臣。<sup>16</sup>

智旭之所以尊崇永明延壽,根本原因在於永明延壽的「性相融會」的立場。〈八不道人傳〉(《宗論》卷首第2頁)中記載,在他24歲時,曾向某古德問「性宗」與「相宗」之間的關係,得到「性相二宗,不許和會」的回答。但智旭本人當時已經認定,所有的佛法都是相互通融的,所謂不同理論之間的矛盾,不過是人為的知見和執著所造成的假象而已。為了印證自己的見解,智旭就必然到古代先德那裡尋找知音。永明延壽的《宗鏡錄》似乎讓他找到了「性相融通」的理論源頭。

「性宗」和「相宗」的概念,可以追溯到華嚴宗四祖清涼澄觀的「法性宗」和「法相宗」概念。澄觀在《華嚴經疏》中,從十個方面對兩個概念做了區分。<sup>17</sup> 按照澄觀的理解,「法相宗」和「法性宗」的根本區別在於,前者判「性」與「相」為二,而後者則主張「性」、「相」不二。這裡的「性」指本源性的、不生不滅的真如、法界、法性、如來藏等;而「相」則指緣生的、有生有滅的現象界諸法。蕅益智旭基本上是在同樣的意義上理解「性宗」和「相宗」。在智旭的心目中,「性宗」的代表性著作就是《楞嚴經》、《起信論》以及華嚴宗、天台宗的著作,而「相宗」的代表性著作則是《成

<sup>16.「</sup>細讀《宗鏡》問答、引證,謂非釋迦末法第一功臣可乎。」

<sup>17.</sup> 這十個方面包括:一乘三乘別、一性五性別、唯心但真含妄別、真如隨緣凝然別、三性空有即離別、佛有無增減別、二諦空有即離別、四相同時前後別、能所斷證即離別、佛身有為無為別。《普賢菩薩行願品疏》卷1、《卍續藏經》1-7-3 冊,頁241-243。另,上述部分內容也見於《華嚴經疏》卷2、《大正藏》第35 冊,頁512下。

## 佛先山人向桥衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

#### 《人向作祉》學報·藝文 | 第二十五期

唯識論》。智旭的「性相融會」的理論目標,就是將「性宗」的如 來藏思想與「相宗」的唯識思想相融合。

與對紫柏真可、永明延壽的尊崇形成對比的,是蕅益智旭對天台宗的傳燈(1554-1627)、法相宗的窺基(632-682)、華嚴宗的法藏(643-712)、李通玄(635-730)、宗密(780-841)等五人的批判。特別是通過對歷史上的法相宗和華嚴宗人的批判,彰顯了其「性相融會」、「大乘皆圓」的思想立場。

眾所周知,窺基是中國法相宗的實際創始人,在中國唯識學的理論建構方面貢獻巨大。但在〈儒釋宗傳竊議〉一文中,蕅益智旭認為窺基雖然繼承了玄奘大師之學,「然觀所撰《法華玄贊》,則靈山法道,恐未全知。無怪乎《唯識》一書,本是破二執神劍,反流為名相之學」。<sup>18</sup>即玄奘大師的《成唯識論》宗旨是破除我執、法執,而到窺基的《法華玄贊》中,獨倡法相宗之說,排斥法性宗之說。在主張性相二宗融會不二的蕅益智旭看來,窺基的立場當然是不可接受的。

而在華嚴宗的諸祖師中,蕅益智旭對三祖澄觀評價較高,認 為他雖然遠紹法藏,但在理論上青出於藍而勝於藍。同時,對法 藏、李通玄和宗密持批判的態度。之所以對以上三人不滿,主要 是三人在判教上將性宗和相宗分割開來,如在法藏的判教中,法 相宗的教義被視為「大乘始教」,而《大乘起信論》等所主張的 真如緣起說則被視為「大乘終教」的教義。它們在位階上有高下 之分。後來的華嚴宗的思想家也大多關注兩者之間的不同,而很 少關注兩者之間的融合。蕅益智旭還撰述《成唯識論觀心要》、

# 佛先山人向桥教研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

《金剛經破空論》、《起信論裂網疏》等一系列著作,皆在反駁法藏以來的判教理論,並提出一切大乘經典皆為「圓極一乘」的全新判教理論。

## (二) 蕅益智旭撰述《大乘起信論裂網疏》的動機

萬益智旭之所以關注《起信論》,主要與他的「性相融通」的 立場有關,也與他對《起信論》的思想定位有關。

對蕅益智旭來說,對其一生的思想影響最大的經典當推《楞嚴經》和《梵網經》,特別是作為「性宗」代表性經典之一的《楞嚴經》,在智旭的思想形成方面影響甚巨。根據〈八不道人傳〉的記載,蕅益智旭最早接觸《楞嚴經》是在23歲時。當時,他尚未出家,曾期望通過坐禪而體悟《楞嚴經》的境界,但沒有成功。於是蕅益智旭下決心出家。24歲時出家,並在雲棲寺聽古德法師講《成唯識論》。他感到作為「相宗」著作的《成唯識論》的立場與《楞嚴經》有矛盾,於是向古德法師提出疑問,沒想到得到「性相二宗,不許和會」的回答。

萬益智旭失望之餘,離開雲棲寺,參訪紫柏真可墓地所在的徑 山,並按照《楞嚴經》的說法坐禪。翌年,萬益智旭終於大悟《楞 嚴經》的宗旨。關於這段開悟經歷,萬益智旭在〈八不道人傳〉中 有如下記載:

竟往徑山坐禪。次年夏,逼拶功極,身心世界,忽皆消殞。 因知此身,從無始來,當處出生,隨處滅盡。但是堅固妄 想,所現之影。剎那剎那,念念不住,的確非從父母生也。 從此,性相二宗,一齊透徹,知其本無矛盾,但是交光邪

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

說,大誤人耳。19

可見,正是在徑山通過坐禪而得到的修行體驗,才使蕅益智旭徹底 證悟到法性宗與法相宗原本沒有矛盾,兩者可以融會起來。這種 「性相融會」的立場,遂成為貫穿蕅益智旭一生關於佛教的基本立 場。

由於蕅益智旭是藉《楞嚴經》而獲得開悟,並最終確立了「性相融會」的思想立場,故一生講說《楞嚴經》不輟。<sup>20</sup>41歲時,著《楞

嚴經玄義》和《楞嚴經文句》。這兩部著作的問世,標誌著其「性相融會」思想體系的正式成型。

據學術界的研究, 《楞嚴經》是中唐時代在 中國出現的經典,具有融 合華嚴、天台、密教、禪 宗諸宗思想的特徵。<sup>21</sup>由 於這樣的思想特徵契合了



《楞嚴經》是唐末宋初最流行的佛教經典之一。

<sup>19. 《</sup>宗論》 卷首, 頁 2-3。

<sup>20.</sup> 據《八不道人傳》等記載,智旭 27 歲時分雨次講《楞嚴經》;33 歲時,結楞嚴咒壇,專持〈首楞嚴咒〉;39 歲時,在註釋《梵網經》的同時,講《楞嚴經》的要旨;四十歲時,於新安陽山的止觀山房再講《楞嚴經》。

<sup>21.</sup> 根據日本學者常盤大定的研究,《楞嚴經》是問世於中唐之後的中國撰述經典。由於其在思想上融匯了華嚴、天台、密教、禪宗的思想,而在行文和結構上又嚴謹齊整,故甫一問世,即流行開來。在唐代有三種註釋,到宋代註釋更多。值得注意的是,除了佛教界之外,此書在宋代儒學界也受到重視。《復性書》的作者李翱,以及張載、程頤、蘇軾、王安石、張商英等皆鑽研此書。王安石和張商英還刪定、註釋此書。常盤大定:《中國佛教與儒教道教》(『支那における仏教と儒教道教』,1926 年初版,1962 年東洋文庫再版,頁194)。

## 佛先山 人向桥衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

中唐以後中國佛教諸宗融合的潮流,故在唐末和宋初受到佛教界乃至儒教界的關注,成為當時最流行的佛教經典之一。

值得注意的是,《楞嚴經》與《起信論》在思想上淵源很深,如《楞嚴經》的「如來藏妙真如性」與《起信論》的如來藏 = 真如的立場相契合;《楞嚴經》的「現前生滅與不生滅」與《起信論》的「心生滅門者,謂依如來藏,有生滅心轉。不生滅與生滅和合,非一非異,名阿賴耶識」一脈相承。蕅益智旭在對《楞嚴經》進行註釋時,將「現前一念心」視為此經的核心概念,並吸收《起信論》的真如緣起說,將「現前一念心」解釋為如來藏性的隨緣。由此可見,蕅益智旭很早就注意到《楞嚴經》與「起信論」之間的內在關係,並以《起信論》的概念和邏輯來對《楞嚴經》進行詮釋。

在蕅益智旭的思想成熟期(40 歲之後),其代表性著作,除了關於《楞嚴經》的《玄義》和《文句》之外,還有《大乘止觀釋要》。這是蕅益智旭對《大乘止觀法門》一書所作的註釋。《大乘止觀法門》雖然署名天台宗的慧思所作,但根據學術界的研究,此書多受《起信論》的影響,應該是後人假託慧思之名所作,也有人認為此書是華嚴宗人的作品。<sup>22</sup>

蕅益智旭之所以重視《大乘止觀法門》,與本書的思想特質有很大關係。由於其中既包含如來藏思想,同時也包含唯識學的三性三無性之說,所以,蕅益智旭認為「《大乘止觀》,性相總持」,將其視為體現「性相融會」理念的著作。實際上,此書雖然吸收了《攝大乘論》的三性三無性之說,但從根本立場來看,與《起信論》之間的關係更為密切。如關於如來藏和心意識的解釋,此書的說法

<sup>22.</sup> 關於學術界特別是日本學術界對《大乘止觀法門》的研究,參見張文良:《日本當代佛教》,北京:宗教文化出版社,2015年。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

就與《起信論》一脈相承。可以說,《大乘止觀法門》是佛教史上第一部明確提出融合「性宗」和「相宗」的著作。由於蕅益智旭認為《大乘止觀法門》與《楞嚴經》、《成唯識論》一樣,都是彰顯「性相融會」的著作,所以蕅益智旭甚至認為,只要細心體證《大乘止觀法門》和《楞嚴經》、《成唯識論》,那麼「一代時教,思過半矣」。

值得注意的是,蕅益智旭在 對《大乘止觀法門》註釋時,往 往引《起信論》之文來加以詮 釋。如關於《大乘止觀法門》之 「大乘」,蕅益智旭釋云,「梵 語名摩訶衍,即是眾生自性清淨 心」。<sup>23</sup>將「摩訶衍」定義為「眾 生心」,顯然是《起信論》的立 場。

由於《起信論》與《楞嚴經》、《大乘止觀法門》無論在文本上還是在思想上皆有著密切關係,三者在蕅益智旭看來都是彰顯「性相融會」的代表性著作,所以,蕅益智旭在完成《楞嚴經》和《大乘止觀法門》的註釋之後,選擇《起信論》做註釋,就是一



真諦三藏的《大乘起信論》譯本流通較廣。

<sup>23. 《</sup>大乘止觀法門釋要》卷1,《卍續藏經》第55冊,頁590下。

## 佛先山 人向佈教 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

種自然的選擇,也是蕅益智旭思想邏輯展開的必然。而促使他在晚年為《起信論》作註釋的另一個動機,是他對自法藏以來歷代註釋家對《起信論》的思想定位的不滿,認為他們都沒有認識到《起信論》是一部融會性相的著作,而是單純把它視為「性宗」的著作,並將它與中觀、唯識等「相宗」割裂、對立起來。關於這一點,我們在下面討論《裂網疏》的判教思想時還會詳加考察。

眾所周知,圍繞《大乘起信論》是印度論書的翻譯還是在中土 撰述的偽論,中日學術界自上世紀初開始就爭論不休、聚訟不已, 迄今也未有明確的結論。讓這一問題變得更加複雜的是,《大乘起 信論》竟然有兩個譯本出現,即公元550年真諦三藏的譯本(舊譯) 和公元700年實叉難陀所譯的譯本(新譯)。但歷代的《大乘起 信論》註釋書,除了唐代的曇曠所著的《大乘起信論廣釋》(773) 部分地使用了新譯《大乘起信論》之外,幾乎被歷代註釋家所忽 略。

如法藏與新譯《大乘起信論》的譯者實叉難陀關係密切,他親自參加了實叉難陀主持的八十卷《華嚴經》的翻譯,並且擔任「證義」的職務,這說明法藏在實叉難陀的譯場中發揮了重要作用。但有些令人意外的是,法藏在其所有著作中引用到的《起信論》都是舊譯,而對新譯未有一處言及。同樣是在公元 700 年,實叉難陀譯出《七卷楞伽經》之後,法藏隨後就撰述了《入楞伽心玄記》一卷,概述此經的大意。法藏在《心玄記》中所引用的《起信論》也全是來自舊譯而非新譯。雖然沒有記載表明法藏參與了新版《起信論》的翻譯,但如果新譯真是如其序言所說問世於公元 700 年,那麼,自新譯問世到法藏圓寂 (712),中間有 12 年的時間,法

# 佛先山 人向佈衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

## 《人向作祉》學報·藝文 | 第二十五期

藏能夠看到新譯《起信論》應該是沒有問題的。24

關於歷史上的《起信論》兩個譯本,蕅益智旭在《裂網疏》中 有如下說明:

藏有二本,一是梁真諦譯;一是唐實叉難陀譯。二譯對閱, 唐本更為文顯義順。但舊既流通梁本,私心弗敢自專。敬 以屬決於佛,拈得宜解唐本。<sup>25</sup>

由這段文字可以看出,在如何抉擇《起信論》兩個譯本問題上,蕅益智旭實際上是猶豫的。在蕅益智旭看來,雖然唐譯本在文字上更為曉暢,但梁譯本畢竟流傳已廣,而且是歷代註疏家普遍採用的底本。由於在新舊兩個譯本之間難以定奪,他又如以往一樣,通過占鬮,諮問佛陀,最終決定採用唐譯本。

當然,如果我們仔細推究,蕅益智旭之所以選擇唐譯本,也許 還有其他原因,即他意識到了唐譯本與梁譯本在思想內容上的微妙 差異。早有學者注意到,相較於梁譯本與舊譯唯識的連繫,唐譯本

<sup>24.</sup> 法藏何以用舊譯而不用新譯,是一個令人費解的問題。因為法藏實際參加了實叉難陀主持的譯場,從法藏對實叉難陀主持翻譯的《八十華嚴經》和《七卷楞伽經》的態度看,法藏對實叉難陀的翻譯應該是認可和推崇的。按照法藏對實叉難陀譯經的這種立場推論,一直以來重視《大乘起信論》的法藏看到新譯本之後,應該給予足夠重視才對。但事實是我們在其著作中找不到關於新譯的任何蛛絲馬跡。一個最大膽的假設是,實叉難陀根本就沒有翻譯《大乘起信論》,是後人為了證明真諦三藏的譯本為真,而假託實叉難陀「再譯了《大乘起信論》,如此一來,似乎就真的存在梵文本的《大乘起信論》。如果新譯《大乘起信論》原本就是子虛烏有,法藏自然不可能引用其文。根據高崎直道的研究,所傳真諦譯《起信論》借用了勒那摩提譯《實性論》的譯文,與現存《實性論》的梵文能夠對應,而新譯《起信論》與梵文《實性論》相關內容不能對應。新譯內容上與曇延的《起信論義疏》關係密切,所以基本上可以斷定,唐譯《起信論》是中國人參考曇延的《起信論義疏》而撰述的,而不是實叉難陀翻譯的論書。

<sup>25. 《</sup>大乘起信論裂網疏》卷1,《大正藏》第44册,頁423上。

## 佛先山 人向桥衣 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

在思想上受到玄奘新譯唯識的影響。<sup>26</sup> 代表「性宗」的《起信論》如果原本就與代表「相宗」的新譯唯識關係密切,那麼,對於從「性相圓融」的立場來解釋《起信論》的智旭來說,唐譯本就是自然的選擇了。

## (三)作為「圓極一乘」的《大乘起信論》

關於《大乘起信論》在判教理論中的定位,最典型的說法是法藏在《義記》中的說法。在《義記》中,法藏提出「四宗」教判說,即將佛教的教說分為「隨相法執宗」、「真空無相宗」、「唯識法相宗」、「如來藏緣起宗」。其中的「隨相法執宗」指小乘諸部之論書,如《發智論》、《大毗婆沙論》等所說教義;「真空無相宗」指《般若經》及龍樹的《中論》等所闡發的「空」的教義;「唯識法相宗」則是《解深密經》、《瑜伽師地論》及玄奘所傳的《成唯識論》等所說的唯識學說;「如來藏緣起宗」則是《楞伽經》、《密嚴經》、《寶性論》、《大乘起信論》等如來藏系經典所說的如來藏緣起說。

法藏除了在《義記》中所立「四宗」說,關於判教,還有在《五教章》中提到的「五教」說。此即小乘教(《阿含經》、《俱舍論》、《大毗婆沙論》等經論中的教義)、大乘始教(包括兩部分即「相始教」和「空始教」,前者指大乘瑜伽行派的教義,如《解深密經》、

<sup>26.</sup> 如「舊譯」的「顯示正義者:依一心法,有二種門。云何為二?一者、心真如門;二者、心生滅門。是二種門,皆各總攝一切法。此義云何?以是二門不相離故」,在「新譯」中譯為「此中顯示實義者:依于一心,有二種門。所謂心真如門、心生滅門。是二種門,各攝一切法。以此展轉不相離故」。新譯的「展轉」一詞,也出現在「第八識與前七識,展轉相依,互為因果」中,表達第八識與前七識之間的互為因果關係。這種說法體現了玄奘新譯唯識的立場。參見柏木弘雄:《大乘起信論研究》。

## 佛先山 人向桥板 研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhisn

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

《瑜伽師地論》、《成唯識論》所說;後者則指中觀學派的教義,如《般若經》、《中論》、《十二門論》所說)、大乘終教(指佛性、如來藏思想,如《涅槃經》、《勝鬘經》、《楞伽經》、《寶性論》、《起信論》所說)、頓教(指超言絕相之教,如《維摩經》的「維摩一默」、《起信論》的「離言真如」等)、圓教(指《華嚴經》所說)。如果將《義記》中的「四宗」說,與他在《五教章》等著作中所立的「五教」說相對照的話,「真空無相宗」和「唯識法相宗」相當於「五教」中的「大乘始教」,而「如來藏緣起宗」則相當於「大乘終教」。

在「五教」的判教體系中,「大乘終教」的位階高於「大乘始教」,二者在關於「真如」和「佛性」等概念的理解上不相一致,甚至說是完全對立的。這種判教思想,在蕅益智旭看來,顯然是難以接受的。在《裂網疏》中,蕅益智旭云「《大乘起信論》,佛祖傳心之正印,法性法相之總持」,認為《起信論》不僅僅是「性宗」的著作,而是融會性相二宗的著作。又云「般若破執有而顯妙有;毗曇破惡空而顯真空。一音所宣,曾無異旨」,即不僅性相二宗相融合,而且法藏所說的「相始教」和「空始教」也是一體不二的。正是從這種諸宗、諸教皆一體不二的立場出發,蕅益智旭對法藏將《起信論》判為「如來藏緣起宗」,又將其教義與中觀、唯識等加以區分的作法不以為然。在《宗論》中,蕅益智旭評法藏的《義記》云,「所傳《起信論疏》,淺陋支離甚矣。失馬鳴大士之宗旨,殊不足觀」。即認為法藏對《起信論》的解讀,完全沒有把握《起信論》作者馬鳴的思想實質。這無疑是對法藏的《義記》的全面否定。

如上所述,法藏的《起信論義記》雖然在唐末失傳,但宗密的《起信論疏》祖述法藏的《義記》之說,流傳甚廣。法藏在《起信

明代佛教中的《起信論》

論義記》中對《起信論》的解讀也一直被視為權威的見解,未遇到 正面的挑戰。而蕅益智旭對法藏《起信論疏》的評價,顯示出智旭 在對《起信論》的思想定位方面已經完全背離法藏的立場。如果說 法藏是站在「五教」各別的立場而判析《起信論》,從而將《起信 論》單純定位於「性宗」,那麼,智旭則是站在「五教」融合的立 場把握《起信論》,將《起信論》視為融合「性」、「相」二宗的 著作。這可以看作是中國佛教徒對《起信論》思想地位方面的巨大 轉折。

關於《起信論》的思想定 位, 在法藏之後, 宗密在《起 信論疏》中做了進一步發揮。 關於《起信論》在「五教」中 的定位,宗密在《起信論疏》 中云,「若於五中,顯此論之 分齊,正唯終教,亦兼於頓」, 即明確《起信論》整體上屬「終 教」,但在内容上又涉及「頓 教」的內容。與法藏將《起信 論》定位於「大乘終教」略有



不同的是,宗密認為《起信論》兼具「頓教」的教義。實際上,宗 密的這種立場也是受到法藏的啟發,因為法藏雖然強調《起信論》 屬於「終教」,但又認為《起信論》中所說的「離言真如」與《維 摩詰經》的「維摩一默」一樣屬於「頓教」的範疇。宗密不過是將 法藏的這種思想進一步明確化了。

但蕅益智旭對此並不認可,「乃後世講師,輒妄判曰,天親《識

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

論》,立相始教;龍樹《中論》,破相始教。馬鳴《起信》,終教兼頓,並未為圓」。這裡,蕅益智旭所批判的對象,顯然既包括法藏的「相始教」和「終始教」說,也包括宗密的「終教兼頓」說。

在《起信論義記》中,法藏認為《起信論》所說以「理事無礙」 為宗,而《華嚴經》則是以「事事無礙」為宗。宗密在說明《起信論》 的宗旨時,在法藏的「隨相法執宗」、「真空無相宗」、「唯識法 相宗」、「如來藏緣起宗」之外,另立「圓融具德宗」,形成「五宗」 說,並明確指出《起信論》的「如來藏緣起宗」與《華嚴經》的事 事無礙、主伴具足、重重無盡的「圓教」宗旨不同。宋代的子璿在 《筆削記》中亦云,《起信論》之所以不攝「圓教」,是因為它不 明「事事無礙」之義,而「圓教」恰恰是以「事事無礙」為宗。<sup>27</sup>

萬益智旭則通過對《起信論》的「一心二門」說的再解釋,認 為不僅龍樹的般若思想與世親的唯識思想無二無別,而且《起信 論》的思想本質上也與龍樹、世親的思想無二無別,《起信論》與 《中論》、《成唯識論》一樣,都是「圓極一乘」之教:

馬鳴以一心真如門,顯甚深般若隨智說;以一心生滅門, 顯瑜伽八識隨情說。真如,即一真法界,統事理而泯絕事 理者也;生滅,即全理所成之事,全事無性之理也。二門 不離一心,則無一生滅而非全體真如,無一真如而不全具 生滅。即事事無礙法界也。今乃謂其不同《唯識》《中論》, 仍非圓極一乘,可乎? 28

在這裡,蕅益智旭提出「隨智說」和「隨情說」,分別定位龍

<sup>27. 《</sup>大正藏》第44 册, 頁308 上。

<sup>28. 《</sup>大乘起信論裂網疏》卷1,《大正藏》第44册,頁422下。

## 佛先山人向桥衣研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

樹的般若思想和世親的唯識思想,認為《起信論》的「心真如門」相當於「隨智說」,而「心生滅門」相當於「隨情說」。由於「二門」不離「一心」,故般若與唯識不二。同時,「真如」代表「理法界」,「生滅」代表「事法界」。「真如」、「生滅」不二,意味著理事無礙,也意味著事事無礙。正是在這個意義上,蕅益智旭認為《起信論》不僅兼備性宗和相宗的思想,而且彰顯了「事事無礙」的宗旨,屬於「圓極一乘」之教。

#### (四)以法相宗、天台宗教義詮釋《大乘起信論》

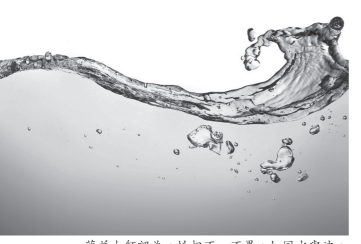
如上所述,智旭基本的佛教立場是「性相融通」。他在接觸到永明延壽的《宗鏡錄》後就確立了這一立場,但他系統地闡釋這一思想卻是晚年的事情。出現這一情況的原因之一,是由於窺基的《成唯識論述記》在唐末散逸,蕅益智旭只能間接通過澄觀的《華嚴經疏》、《演義鈔》以及永明延壽的《宗鏡錄》來理解法相宗的思想。而他讀到澄觀的《華嚴經疏》和《演義鈔》也是 47 歲時的事情。正因為如此,直到 49 歲時,智旭才完成關於《成唯識論》的註釋書《成唯識論觀心法要》。這部著作與《楞嚴經玄文》一起,充分彰顯了其「性相融會」的思想立場,故成為其思想成熟期的代表作。29

<sup>29.</sup> 如關於「性宗」的「一性皆成」與「相宗」的「五性各別」之間的關係,智旭在《成唯識論觀心法要》中云:「然依《瑜伽師地論》等,則一切眾生,定有五性差別。若依《法王經》、《如來藏經》等,則一切眾生,定無五性差別。當知皆是悉檀益物,隨機異說。若依《圓覺》了義、《楞伽》心宗,則五性差別,歷然不亂,而仍一一無性。若遇如來,根無大小,皆得成佛。今謂五性若是定無,則如來不應為實施權,說三乘教。五性若是定別,則如來不應開權顯實,說唯一乘。」即無論是「五性各別」還是「一性皆成」,都是佛陀教化眾生的隨機說法。因此,既不能將二種說法絕對化,也不能將二者對立起來。

## 《人向佈祉》學報·藝文 | 第二十五期

「性宗」和「相宗」之間在理論上的一個重要區別是「真如隨緣」還是「真如凝然」,即真如是如如不動的呢,還是隨緣而成一切法。「真如隨緣」是《起信論》等的說法,指真如受到無明或智慧的熏習而生染淨諸法。「真如凝然」則是《成唯識論》等的說法,指真如作為無為法,不受熏習。智旭在《成唯識論觀心法要》的卷八,對《起信論》的真如受熏說和《成唯識論》的真如不受熏說進行了調和。這種調和的努力,同樣見之於《裂網疏》中:

故《起信》謂真如受熏者,譬如觸波之時,即觸於水,所以破定異之執,初未嘗言真如變也;《唯識》謂真如不受熏者,譬如波動之時,濕性不動,所以破定一之執,初未嘗言別有凝然直如也。30



蕅益大師認為,性相不一不異,如同水與波, 相不同,性是一樣的。

30. 《大乘起信論裂網疏》卷1,《大正藏》第44册,頁422下。

# 佛光山 人向桥萩 研究院 Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

這一現象,《起信論》強調的是水與波之間的「不異」,而《成唯 識論》則強調波與水之濕性之間的「不一」。《起信論》強調「不 異」,是為了破除眾生對真如與萬法之間差別性的執著,而《成唯 識論》強調「不一」,則是為了破除眾牛對真如與萬法之間同一性 的執著。如此一來,無論是「真如受熏」還是「真如不受熏」都是 一種施設方便,都不具有絕對的意義。兩者不是對立的關係,也沒 有價值上、位階上的高低之分。

如上所述,智旭早年在註釋《梵網經》時,對於以何宗立場來 註釋難以定奪,最後在佛前抓鬮,得到「天台宗」之鬮,遂究心天 台宗教義。但從其思想整體來看,對其影響最大的還是《宗鏡錄》、 《楞嚴經》、《大乘止觀法門》等。其思想特徵是性相融合、諸宗 融合,而非天台宗的思想。在後世,智旭被稱為淨土宗的祖師,也 不是以天台宗的傳人而聞名。儘管如此,智旭對天台宗的著作很熟 悉,晚年著《教觀綱宗》和《法華會議》,對智者大師和湛然的思 想進行解說和新的闡釋。天台宗的思想在其思想體系中也占有重要 地位。智旭在註釋《起信論》時,天台宗的思想影響也處處可見。

如在註釋《大乘起信論》中的「正直心」、「深重心」、「大 悲心, 時云:

正直心,即正因理心發,成法身德;深重心,即了因慧心發, 成般若德;大悲心,即緣因善心發,成解脫德。三心圓發, 不縱橫,不並別,不可思議。故曰,「初發心時,便成正 覺」。31

這裡提到的「正因」、「了因」、「緣因」三因佛性說,原本出自

<sup>31. 《</sup>大乘起信論裂網疏》卷5, 《大正藏》第44冊,頁453下。

## 佛先山人向桥板研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

## 《人角作校》學報·藝文 | 第二十五期

《涅槃經》,在天台宗中得到進一步闡釋,稱為天台宗佛性說的核心內容。而「法身」、「般若」、「解脫」被天台宗人視為「涅槃」三德。三者之間的關係如《涅槃經》中所出現的「伊字三點」,三者不縱不橫,也不並列,而是三位一體,不可思議。智旭用天台宗的「三因佛性」說和「般若三德」說來解釋《起信論》的三種發心,別有新意。

又如關於《起信論》中的「修諸善行」,智旭解釋云:

「修諸善行」者,通則六度四攝,別則四種三昧。所謂常行三昧,如《般舟》等;常坐三昧,如《一行》等;半行半坐三昧,如《法華》等;非行非坐三昧,如《覺意》等也。32

考諸《起信論》的原文,關於「修諸善行」,僅僅限於一般性論述,並沒有言及具體的修行方式和修行方法。而智旭則認為,一般意義上的「善行」就是佛教所說的六度(忍辱、布施、精進、持戒、般若、禪定)、四攝(布施、愛語、利行、同事),而具體說來,就是四種三昧(常行三昧、常坐三昧、半行半坐三昧、非行非坐三昧)。四種三昧的說法,也出自天台宗,是天台宗修行止觀的基本方式。由這種解釋,我們可以看出智旭對天台宗修行理念和修行方式的認同與推崇。

《起信論》中還涉及修行「止觀」的內容。關於《起信論》的「止觀」與天台宗的「止觀」之間的關係,唐代的法藏在《起信論義記》中就注意到。智旭在註釋《起信論》的「其修止者,住寂靜處,結跏趺坐,端身正意」一文時云:

<sup>32. 《</sup>大乘起信論裂網疏》卷 6, 《大正藏》第 44 册, 頁 458 中。

# 佛先山人向桥教研究院

Fo Guang Shan Institute of Humanistic Buddhism

明代佛教中的《起信論》

此文雖略,已含二十五前方便。「住寂靜處」,即是阿蘭若處,即攝具五緣也。「結跏趺坐」,必調五事。「端身正意」,即訶五欲棄五蓋行五法也。具如大小《止觀》, 須者尋之。33

智旭在這裡所說的「二十五方便」出自智者大師的《摩訶止觀》卷四。智者大師看來,止觀修行分為修行分為「方便」與「正修」兩種。「方便」指正修止觀法門之前的預備功夫,共有二十五項,故云「二十五方便」。具體內容就是具五緣、呵五欲、棄五蓋、調五事、行五法等。智旭與法藏等前代註釋家一樣,用天台宗的止觀法門來解釋《起信論》的止觀,使得《起信論》的止觀更具有可操作性。

《裂網疏》作為蕅益智旭晚年思想成熟期的著作,集中體現了其「性相融會」的思想立場,其最顯著的理論特色就是將《起信論》視為兼具唯識、中觀、如來藏思想,同時與華嚴、天台皆不相違背的大乘佛教思想的綜合體。其「裂網」二字,來自《摩訶止觀》中的「五略」之第四「裂大網」,意指打破是非、高下等相對性思惟的慣性,從綜合性的、統一性的立場來理解一切經論。具體到對《大乘起信論》的詮釋,就是不能把《大乘起新論》定位於「終教」或「頓教」,而應該從綜合佛教的立場,將其視為體現大乘佛教所有核心教義的文本。只有從這一立場對它進行詮釋,才不會發生以偏概全的錯誤,才能準確把握其內涵。這種理解顯然是《大乘起信論》詮釋史上的一大理論創新,也可以視之為對法藏以來的詮釋範式的顛覆和轉換。

<sup>33. 《</sup>大乘起信論裂網疏》卷6, 《大正藏》第44冊,頁459上。