## 森林的危機

### 森林遭到入侵

法園編譯群 譯卡瑪拉•提雅瓦妮琦 著

自從泰國成為現代國家後,曼谷政府一直將雲遊僧與村落僧視為目標

他們稱頭陀僧為流浪漢,企圖以中央集權來管理各種佛教傳統的僧侶

在曼谷菁英的眼中,實踐苦修的頭陀僧是毫無價值的。

至有必要時才去的曼谷。頭陀僧對於主流社會的發展並無意見,他們在「森林僧團期」大致可 起禪修。對他們而言,構成外在世界的大多是森林邊緣的村落,有時是鄉間小鎮,或很少乃 雲遊僧將自己的生活帶到了邊緣,他們時常前往少有人居住的森林 獨自 一人或與同伴們

以維持自治,並可不受阻礙地到處雲遊

但即使是在「森林僧團期」,曼谷對他們還是有計劃的 東北方的僧伽當局試圖召募阿姜曼



的弟子,並部分成功地將他們安住下來。然而直到了一九五〇年代末期,森林外的世界以更明

顯的衝擊來影響頭陀傳統,甚至在最後給予嚴重致命的

環境的變化使禪修式微,甚至造成雲遊僧生活方式實質的滅亡。導致這些改變的最主要原因是 禪定的老師 tham),以曼谷的瑪哈太寺( Wat Mahathat)為中心,開始全國性的禪修課程,並授予幾位教授 九五七至一九五八年間,右翼軍人及新政府的國家經濟發展與關林政策 九五〇年代,禪修在都市佛教徒中建立起地位,大宗派高階僧侶阿姜皮蒙曇(Phimon-——包括一些頭陀僧榮譽頭銜。然而,禪修這個顯而易見的合法性並未持久,政治與

## 宗教改革的嘗試

專輯 甚多年輕優秀的僧侶褪去僧袍 孩子仍舊至僧院學校上課時,愈來愈多中上階層的小孩到世俗學校受教育。一位年長的僧侶估 然而寺院的教育卻逐漸失去適切性。當都市社會史無前例地西化 ,受西方教育的老師,愈發自認為比學院派僧侶或行政管理僧侶更有見識。 至少有百分之七十的年輕 本世紀的後半葉, 僧伽當局把大多數地方傳統佛教的僧侶,納入曼谷的僧侶組 人遠離了佛教,都市僧逐漸失去其知識者領導的地位 ,僧伽的教育系統卻保持不變 因此 **温織系統** ,而且為數 ,當貧窮的

傳統的禪修大師到瑪哈太寺,指導比丘與沙彌修習奢摩他(定),為了在僧侶與信眾間推廣禪修 改革的創始人犯了一個致命的缺失 修與經典研習,將它們合而為一,以改革並復興現代佛教。阿姜皮蒙曇堅信,一九〇二年僧伽 ……只有在禪坐中可以尋獲。」他並於一九四九年從龍蓋、孔敬、柯叻與烏汶等省,邀請當地 瑪哈太寺的住持阿姜皮蒙曇⑴與僧伽內政部長在一九四一年的 ——犧牲禪修以推廣經典研習。在他的觀念中,「佛教的本質 「僧伽法案」中,試圖整合禪

更在一九五一年建立毘婆舍那禪修中心。

哈太寺禪修中心指導禪修 泰寮大宗派比丘,到緬甸修習毘婆舍那 ⑶。當瑪哈求度回到泰國時,也帶回兩位緬甸禪師 年從東北送一位具有九級巴利文程度,名為瑪哈求度・央拿西提(Maha Chodok Yanasithi)的 位是他的指導者)到泰國來教授毘婆舍那,在一九五三至一九六○年之間,瑪哈求度一直在瑪 。他覺得緬甸式的毘婆舍那禪法,對泰國的都市人來說,既簡單又實用。因此,在一九五二 阿姜皮蒙曇的改革受到緬甸宗教復興,以及行政院長烏努(UNu)⑵對僧俗禪修的支持所影

西大師」(Phru Khru Yanwisit)的頭銜;三年後的一九五五年,阿姜帖接受「庫尼洛團西大師」 侶與在家信徒禪修 一九五一年,法宗派南方領袖邀請阿姜辛(Sing,阿姜曼的資深弟子)到南方的碧武里省,教導僧 。隔年法宗派長老建議授予阿姜辛與阿姜帖榮譽頭銜,阿姜辛接受「庫揚威

這項大宗派行政管理高僧的創舉,引發了法宗派長老對該派禪僧的注意,並善用這些資源



像法宗派禪僧一樣,也沒有接受過巴利文考試 Janthasaro)。在一九四九年,梭姜塔沙洛成為這個世紀中,第一位得到如此崇高地位的禪僧 長老首度將皇家頭銜,贈予未接受過巴利文考試的僧侶。八年前,大宗派授予「帕哇那喀頌」 (Phru Khru Nirotrangsi) Phawanakoson Thera)皇家頭銜予帕南寺(Wat Paknam,大宗派寺院)的住持梭姜塔沙洛 (4) ° ─阿姜辛、阿姜帖與阿姜李(Li),這是一九〇二年建立僧伽官僚制度以來,法宗派 九五七年,具有皇家頭銜的「洛恰喀那大師」( Phra Racha Khana) 的頭銜,並晉陞為南方三省 ——普吉、攀牙與甲米省僧伽省長與「法」 贈予阿姜曼的 (Sot 他

甸來的禪師 六○年他遭到撤職,頭銜被撤銷,更身陷牢獄,在瑪哈太寺的禪修中心也被拆除。至於兩位緬 習與教授禪修的權利。」但阿姜皮蒙曇從內部改革的企圖未能持續很久。就如我們所見,一九 各位永遠可以依 阿姜皮蒙曇一九五五年對禪僧的演講中看出:「身為內觀禪修的導 可是很多高階行政僧侶,不論是法宗派、大宗派或都市菁英,似乎仍不重視禪修 位回到緬甸 靠我,只要我活著的一天,無論如何 , 而另一位到春武里省的威維卡松 (Wiwekasom) 我都會支持你們 和與僧: 9 而 伽 且 內政 教導禪修 我會捍 八部長 衛各位學 這可從 我保 證

的改變,這個蛻變造成「森林僧團期」的結束。 到底是什麼原因造成這次的瓦解?一九五〇年代末期的政治事件,使泰國產生根本社會性

# 森林遭入侵期(一九五七至一九八八年)

挑戰下便成為軍事首長,這也意味著「森林遭入侵期」的開始 分別在一九五七年十月與一九五八年十月的兩次突襲,使沙立(Sarit)將軍在未受到任何

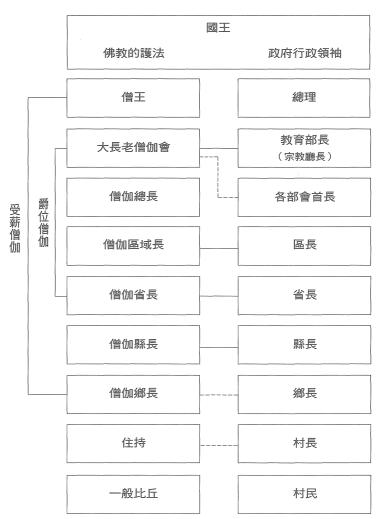
## 〔阿姜皮蒙曇遭政府逮捕〕

訂僧伽職權 府逮捕或謀殺,而紛紛加入共產黨,這就是現在我們所知,泰國文化史與宗教史中「黑暗時期」 主制度失效。一九六二年的「新僧伽法案」(見圖一)仿照一九○二年的「僧伽法案」而重新制 的開始。沙立不僅廢除憲法,甚至在某些高階僧侶的建議下,使一九四一年「僧伽法案」的民 模的中國人與泰國共產黨,被迫成為地下組織,很多原來持不同意見的非共人士,為了怕遭政 類)、作家、記者與行動主義者 ——以一九五二年的反共律令來逮捕或拘留他們。小規模或大規 沙立採取行動以對抗分布甚廣的異議集團 並賦予僧王無上的權力 ——三輪車司機、娼妓、流浪者(雲遊僧歸於這一

期間,曼谷有兩位激進的長老僧侶遭到逮捕,其中一位是地位崇高的大宗派比丘阿姜皮蒙曇, 承為何,都有被貼上共產黨標籤的危險,也可能在不准保釋或未經審判的情況下遭收押。這段 在軍事戒嚴之下,任何一位不順從的僧侶 -不論是城市僧、村落僧或森林僧,也不管其傳



專輯



【圖一】一九六二年「僧伽法案」後,僧伽官僚結構及其與泰國政府間的關係。

他是瑪哈太寺住持與前任僧伽內政部長;另一位是法宗派比丘阿姜沙那梭蓬 (Satsanasophon),

傾向與不貞的性行為,而被強制還俗並除去頭銜。阿姜皮蒙曇一九六二年入獄,直到一九六六 他是阿姜皮蒙曇的代理部長,也是拉恰提瓦寺(Wat Rachathiwat)的住持。他們遭指控有共產

年才出獄,他回憶道:

那時很容易就會被指控為共產黨員,連最細微的「證據」都可以拿出來定罪。以實例來說 吧 Ī 我來自東北方, 那個區域有九成是貧窮的農民,顯然就是傳說中煽動者的溫床, 因 此

我在一九六二年入獄,在獄中長達五年之久。

阿姜皮蒙曇被認為是共產黨的支持者而遭逮捕的另一原因, 是他藉由禪修教育的推廣

致力於現代宗教改革,如他自己所說:

我漸

漸

體悟雖

然

泰國佛教的形式、

儀式與理論都并然有序,但實修卻

不如此

我與有很

堅

丽

定實修與實證傳承的緬甸僧侶接觸 , 使我明白泰國的情勢需要改革。唯有理論與實修結合

才有可能證得阿羅漢果

後還共謀除去他 阿姜皮蒙曇同時與法宗派與大宗派地位崇高的僧侶對立,他們反對他宗教改革的嘗試 ⑸。在全國經濟發展的時代,將禪修視為進步的阻礙,認為禪修的普及是具破 , 最



## 壞性的!就如阿姜皮蒙曇所提及的

那 沙 就 立 將軍是位獨裁者,和與身為僧侶的我無法溝通,他說如果每個人都閉起眼睛來禪修 沒有人留意共產黨了一

## 雲遊僧安住於森林寺院〕

居於龍蓋省的巨岩隱居所(Huge Rock Hermitage,後來成為希瑪蓬寺(Wat Hinmakpeng)),並且在兩年 在烏隆省建立中日鼓穴隱居所(Midday Drum Cave Hermitage)。而一九六二年,七十二歲的阿 姜查,在烏汶省他出生村落旁的巴蓬(Phong Pond)森林裡,創立了森林寺。阿姜夸(Khaw) 召卡小山丘隱居所(Jau Kau Hill Hermitage,即普召卡山寺(Wat Phu Jau Kau))。兩年後,四十歲的阿 縣(Phanna Nikhom)的康穴隱居所(Kham Cave Hermitage),後來稱為帕森康寺(Wat Pa Tham 在「森林遭入侵期」的前夕(一九五七年),五十九歲的阿姜範,開始定居於沙功那空省帕那尼空 定警覺到雲遊的危險性,因為他們很多人開始安住在一個地方,或建立起自己永久的森林寺院 姜汶,住進清邁省湄龐山(Maipang Mountain)的寺院。一九六五年,六十二歲的阿姜帖 Kham),他在那裡停留了六年。同時在一九五七年,四十八歲的阿姜拉,定居於麥克打汗省的 在這種政治氣氛中,雲遊僧要繼續過頭陀生活是愈來愈不安全了,阿姜曼的第一代弟子一 定

後開始建造寺院。阿姜李在位於曼谷南方二十五公里的巴南省,建立了教導禪修的阿梭卡藍寺

Wat Asokaram),於三年後的一九六一年逝世

遊 ,但是被懷疑為叛黨的危險最終還是令他們屈服了。 儘管漸增的壓力讓他們留居,一些阿姜曼最年輕一代的弟子,仍希望能保持原狀 阿姜撰與阿姜宛的回憶及其他僧侶的故

,四處雲

說明這幾年政治、社會與環境變遷所造成的影響

### 嫌疑犯:阿姜撰〕

部分的省分還是孤立的。在一九六一年,百分之四十二的東北方仍然是一片茂密的森林 國中部沙拉武里省到柯叻省,再到在東北中央的孔敬省,一直到東北上方的烏隆省,但東北大 東北的第一條道路於一九六〇年開始建造,經濟與環境於是開始迅速變化。碎石路連結泰

慕族 莊 民們為他搭建了一個可以坐臥的平台,他們告訴阿姜撰,五里外最近的一個村落裡 湄公河而下,到了邊康縣(Beung Kan),然後步行至新黑土塘(Ban Naung Dindam)的小村 ,請村民指引他到蓬披賽縣(Phon Phisai)稠密的粉紅森林。在他選擇好禪修的地點後 (Khamu) 九五八年, 的人家,然後他們就回去自己的村莊 阿姜撰出發去尋找適合隱居禪修的洞穴,從龍蓋省鄉下小鎮出發,他乘船 。阿姜撰過了四天沒有食物的日子後 有 兩戶卡 他 村

决定走到卡慕族村,如他所預料的,卡慕族村民並不知道供養僧侶的習俗,阿姜撰教導他們



之後他們便定期供養。

供養阿姜撰與他的弟子們。雨季結束時,三個弟子都回到他們自己出生的村落 他們花了許多天才能走到洞穴,雖然看到這洞穴是那麼偏僻,但他們還是決定每週帶食物 饑餓之苦的消息,流傳到附近的村落,接著便有很多人來到森林探訪他。當時還沒有路 能力負擔四人的飲食,阿姜撰決定靠水和野菜過日子。不久,一位頭陀僧願意在結夏安居期受 老的八戒女( mae chi )、一位男性淨人與沙彌,來此與阿姜撰共度雨安居。由於卡慕族村民沒有 阿姜撰發現森林獨居有助於他的禪修,因此他停留於珍樹穴(Jan Tree Cave),次年,一位年 所以 來

官員 邏員前來「拜訪」,並告訴阿姜撰他們奉命調查他是否為共產黨領袖。以下這段是阿姜撰與巡邏 察所追捕,阿姜撰懷疑他們持有格殺他的命令。還好阿姜撰對地勢非常熟悉,可以走得很快 的某一天,阿姜撰從他的居穴步行到龍蓋省邊康縣的公牛山( Ox Mountain )時,被邊境巡邏警 最後終於擺脫警察的追捕。後來在他搬到夸帖山(Kratae Mountain,在同一個地區),四位邊境巡 員間的對話,可以看出頭陀僧運用其智慧而獲救 ,以及阿姜撰所謂的「負面」官員與僧侶,開始散布他是共產黨領袖的謠言。一 阿姜撰在粉紅森林一直住到一九六二年,正當他在各個村莊中愈來愈受歡迎時 九六二年 很多政府

阿姜撰問調査他是否有職業共產黨員傾向的警察:「共產黨員是什麼樣子?」

警察回答:「共產黨員是沒有信仰、苦難,也沒有富貴的人,只有共同的財產而沒有私產

人人平等。」

「他們穿什麼樣的衣服?吃什麼?有沒有妻小?」僧侶繼續發問

「有啊,他們有家庭,吃的是普通食物,穿的是與村民一樣的襯衫和長褲。」

「他們一天吃幾餐?」阿姜撰問

「一天三餐。」

「他們削髮嗎?」

「不!」

的人,怎麼可能是個共產黨員呢?」 且還帶著武器 -那麼我,一個沒有妻小、一天一餐、削髮、穿著袈裟,而且沒有攜帶任何武器

所以啊!」阿姜撰總結地說:「如果共產黨員有妻小、著襯衫長褲、一天三餐、不削髮而

居的頭陀僧阿姜品(Peng)的事。阿姜品在一九六四年到小獅山(Phu Sing Noi)森林裡禪修 雖然他安然無恙,其他森林僧可就沒有那麼幸運,阿姜撰告訴我們,曾與他共度幾個雨安

結夏安居,因此他與阿姜撰就到公牛山的禮拜洞(Tham Bucha)一起安居。阿姜品離開小獅山 時,相當好樂獨居,因此在那裡待了兩年。當時有謠言說一群叛亂份子佔據了大獅山(Phu Sing Yai),由於小獅山與大獅山同屬一個山脈,軍人以僧侶可能身處危險之由,要求阿姜品到別處

不到一個星期,軍人去檢查他的隱居所,並放把火燒了,以防叛亂份子去利用它。村民告訴阿

專輯

省的美軍

付之一炬 子與檸檬草等蔬菜也被連根拔起;并被毀壞 椰 他 僧侶們 子 們燒了每一個茅篷,連上瓶都盡數毀去;所有寺院旁的果樹 匆忙離去 都 被燒掉了, , 所 以並沒有帶走日常所需的物品 甚至淨人與村民種植得很好的香蕉和木瓜都 填入 ,替换的袈裟、 泥土, 整個茅篷沒有東西 ——包括芒果、 不能 課誦本 一件免 , 留下 龍眼 佛書與佛像 而 紅 來 番 萊姆 椒 因 ` 全 茄 為

在聽了這些之後,阿姜撰表示任何毀了隱居所的人都累積了惡報

九六二年,阿姜撰離開粉紅森林不久,和一些弟子在龍蓋省的公牛山建立森林隱居所

食的涼棚附近找到 六年就有六個炸彈投進這座山裡,一顆炸彈爆炸,其餘五顆未爆彈,則在他們的居穴與通常進 比丘與沙彌會來到此隱居所, 僧侶們建造自己的茅篷、廚房與用來進食的涼棚 9 阿姜撰請當地居民通知村長,村長去通知政府官員 他們安定地居住與禪修了幾年。但是這個區域漸不安全,一 ,由於這個區域很獨立而且安靜 ,政府官員再通知烏隆 只有認真的 九六

彈是種常態練習,他們在回程時把炸彈丟到下面的叢林中,只是單純地認定下面的土地 最後美軍坐直升機來引爆了炸彈,阿姜撰聽說,美軍機員前來投擲突襲北越時未用完的炸 公牛

山是座無人居住的處所。阿姜撰不知道為什麼這五顆炸彈在撞擊地面時沒有爆炸,

但他相信這

雖然有人警告阿姜撰那個區域不再安全,並勸他和弟子們最好到別的地方結夏安居 但他

可能是三寶的力量在保護著僧侶

找一個安全的地點,隔年,他在龍蓋省邊康縣西南方三十五公里的投克山 改變了,從此於森林中雲遊不再安全 們仍停留到一九六八年初,一直到龍蓋省的僧伽省長請他們離開。阿姜撰因而了解世界已徹底 (6),遭到射擊與被指控為共產黨員的危險,迫使阿姜撰另 (Phu Thauk),建立

個隱居所。同年九月,政府正式公告在三十五省中一些特定的「共產黨橫行區」,而投克山即

域形成,其中一個只有一公里遠。愈來愈多加拉信、孔敬、黎逸、烏汶、烏隆與沙功那空等省 在名單之中 Khamkaen)定居,到一九六八年為止,這個社區已增至十戶人家, 當地的 居民在聽說阿姜撰要在山中建立隱居所時 紛紛搬到附近的康墾田村 同時有兩個村莊同在這個區 (Ban Na

另一位僧侶圖伊 姜塔卡洛(Thui Janthakaro) 在一九六九年到達, 他就像阿姜撰 樣

也

的村民移入這個區域,到一九八〇年為止,已增加到超過兩百戶人家了

可能是共產黨的大本營 是被懷疑支持共產黨 在一九七〇年代,粉紅森林或「粉紅區域」( khet sichomphu ) 被歸類為



在沙功那空省普潘 軍隊。在此期間的一九六六年五月五日,研究馬克斯主義的歷史學家吉普米薩(Jit Phumisak), 同年,泰國共產黨宣稱,將以武力革命對抗沙立獨裁政權 (Khraung Chandawong)遭逮捕,並在縣警察局前處死後,他的遺孀與三個小孩都加入共產黨 政治敏感、叛黨掌控的區域,同時,如人所料地,政府在這裡發動很多鎮壓行動。舉例來說 康穴隱居所不遠。誦道縣、薩汪達汀縣與瓦儂尼瓦縣( Wanon Niwat),很快就成為整個東北方 姜宛的隱居所山寺 ( Wat Doi ),離位於同一個山脈的薩汪達汀縣 ( Sawang Daendin ) Lek)一處孤立的洞穴中結夏安居,這個洞穴與最近的村莊相距十至十二公里。當地居民口中阿 弟子於一九六一年雨季在沙功那空省誦道縣(Songdao)普潘山脈(Phu Phan)的鐵山 九六一年雨季前幾個月,前薩汪達汀縣議員,同時身兼家鄉數間學校的校長 另一 位阿姜曼弟子也在尋找一個長住的居所,如此他與弟子們才得以安住。阿姜宛與他的 帶中槍身亡。 ,於是他們在叢林中以武力對抗政府 庫恩倉達旺 阿姜範的 (Phu

至十二公里,才能到村子裡為村民進行佛教儀式,為了讓村民更方便,也為了讓僧侶便於旅行 結夏安居,他們都在洞穴隱居所中度過。他們剛抵達時,並沒有任何道路,比丘與沙彌要走十 由於這種暴行,阿姜宛與同行僧侶們決定安住下來,從一九六一年到一九七四年的每 個

阿姜宛與弟子們築了一 條七公里長的路 連接他們的寺到那隆 坎比路 ( Naungluang-Kambit -

不久前才由政府舗設的)。自此,愈來愈多村民來聽阿姜宛的開示

補給, 間來收集情報或動員佃農 政府游擊隊的活動,及親政府的反破壞計劃。一個僧侶可以輕易地秘密組織起來,或四散到鄉 為他們建立起廣泛的人際關係。如湯比亞(Tambiah)所指出的 從一九六四年開始 同時一些共產黨員也懷疑阿姜宛是政府間諜。森林雲遊僧之所以遭到雙方的懷疑,是因 ,地方政府懷疑阿姜宛是共產黨支持者,利用森林道場對叢林叛軍進行 ——至少在游擊隊與政府官員的想像中是如此認為 ,這樣的人際關係能同時 幫助反

像阿姜宛與阿姜撰,這種住在森林深處或孤立洞穴的頭陀僧,是因為與叛亂份子居於同

(Ibang,兩者都在沙功那空省)、龍蓋省蓬披賽縣的粉紅森林,發現法統組織(Dhamma Unity 個區域 而被當成嫌疑犯。例如庫恩倉達旺在薩汪達汀縣的鐵山森林、瓦儂尼瓦縣的伊邦森林

五年八月,首次發生武裝衝突 山區,找到一個不管對人或獨居皆適合禪修的場所。就在這裡,政府軍與共產黨叛軍於一九六 的大洞穴中,儲存了很多武器。阿姜曼與弟子在另一地區 正好與泰國共產黨勢力中心位於同一 Organization) 用來做武器訓練的幾個重要場所,這些在普潘山的洞穴是很多頭陀僧曾住過的 山脈 0 例如法統組織的成員,就在普潘山脈 那空拍儂省那凱縣 步行即 (Na Kae)的 可到達

頭陀僧成為嫌疑犯的另一個原因是,許多共產黨員與雲遊僧皆來自於同一 個出生地, 或來



因為他們受到地方人士的歡迎,所以被指控為共產黨的支持者 相反地,像阿姜撰與阿姜宛這類的頭陀僧,卻是由衷地想幫助居民並改善他們生活的人。 不信任政府官員 自於頭陀僧的隱居處 ,因為不論是公務員、警察或軍人,都以輕蔑的態度對待村民 9 例如阿姜宛的 出生地空掌村 9 正是地方官員名單上的叛亂村 並剝削 村民通常 他 也正

續前行一 行經過一片稻田 落的婚禮晚宴上,進行一場宗教儀式及開示,當他們準備回隱居所時,天色已晚 阿姜宛與他的弟子們曾經遭到炮擊,一九七〇年五月十五日 直到隱居所。不久軍人來向阿姜宛道歉,然後就不再打擾他們了 ,在離村子幾百公尺處,一些軍人開始用 M-16 步槍對著他們射擊,僧侶們! ,阿姜**宛**與七位弟子到附近村 他們沿路步 九七

東薩汪威素」( Udomsangwonwisut) 高階僧侶的頭銜是不適合的,但是他的請願並未受到理會,國王於一九七七年還是授予他「烏 寮國君主政治 南半島獲得勝戰,柬埔寨與南越政府瓦解,而寮國黨為了鞏固其在寮國的勢力,廢除六百年的 一年首度拜訪阿姜範,並在一九七五年到阿姜宛的洞穴隱居所拜訪他。一九七五年共產黨在中 在一九七〇年代初期,泰國皇室開始在東北地區尋找法宗派的森林僧 0 隔年阿姜宛受頒 「洛恰喀那大師」 的頭銜 頭銜 但他拒絕接受,並表示森林僧侶擁有 ,皇室夫婦在

而在曼谷支持教導禪修的大宗派長老阿姜皮蒙曇雖入了獄

但周遭許多具地方傳統的

]僧侶

仍繼續教導禪修 並擁有廣大的信眾 ,因此他們也陷入了險境 0 沒有人知道到底有多少僧侶在

那段期間遇害,以下是兩位在經歷猜疑年代後仍存活的僧侶

天・吉塔蘇婆(Thian Jittasupho)是位具寮國傳統的禪修僧,一九六〇年代初期在魯亞省清

天 康縣 吉塔蘇婆以他有關正念的教法聞名,他教導「覺知是功德的根本」,增長覺知勝於提供戒壇 (Chiang Khan) 的兩座當地寺院建立毘婆舍那禪修中心,並在寮國建立一座禪修道場 (8)

的建築經費,他的教法與其他禪師一致。另一個相似的理論出現在阿姜査的開示中: 中 林來建新寺院 對大部 且從未試圖去建造任何東西,而今供養寺院建築物, 分的僧侶來說 ,卻不增長心靈。在早期時 ,佛教是許多的研究 ,事情正好相 而 無真正 的修行, 反,禪修老師居住在自然 卻是大多數在家人最感興趣的宗 每個地方感興 八趣的 的 是 環 砍伐森 ~境之

教的信眾與僧侶中,很多軍人與政客藉由捐獻大筆的經費,以作為建造金碧輝煌寺院的資金 於自已宗教精神的提昇 這種教導 與現代佛教發展的主流信仰背道 到了 九五〇年代中期,這種積功德的觀念,深植於都市奉行現代佛 而馳, 後者認為提供資金建造寺院的功德 等同

教活

動

藉此宣示他們權力的合法化 ⑼。負責行政事務的僧侶因而獲得晉陞,因為在宗教階級組織中晉

他對兩邊的答覆都是:與佛法和諧共處

,就是他所需要的保護



陞的主要標準,就是基於候選人促進寺院建造的記錄。

宗派魯亞省僧伽省長與清康縣僧伽縣長,都很支持天・吉塔蘇婆,並為他辯護 天·吉塔蘇婆不是唯一受到監視的人,政府官員坐著直升機來詢問村民有關他的活動 訴天・吉塔蘇婆是共產黨,他們懷疑他接受共產黨的錢,來發表反泰國「傳統」習俗的言論 佛法並支持他的;反對他的教導並希望他垮臺的;保持中立而不起反應的。就是第二類的人控 無疑問地 天·吉塔蘇婆這樣的批評激起了一 些聽眾的懷疑 ,他將聽眾分為三類: 幸而 理解 大

修時, 與 兵佛法 民經歷極艱困的生活,因為他們的村落正好位於充滿衝突的領域。當姜年開始在寺院中教導禪 在南方的素叻他尼省納桑縣(Nasan)蘇空塔瓦寺(Wat Sukonthawat)教導禪修 公山區 另一位情況相似的禪僧是姜年(Jamnian)⑸,信眾在一九六七至一九六八年間 有人勸他最好離開,否則就得冒著被射殺的危險。他拒絕了,最後竟還能在鎮上教導士 而 一如東北方的森林山區一樣,長期以來是政府軍與叛軍之間暴力衝突的焦點地區 且 後來也在山中教導叛軍 因此兩邊都表示要「保護」 他的寺院,以防禦另一 南方的森林 要求姜年 邊 村

密監視的僧侶 不用說,阿姜撰、阿姜宛、圖伊、天・吉塔蘇婆與姜年,都不是唯一受到政府或反對者嚴 ,許多在東北方或在別處幫助地方居民的僧侶, 都被視為叛亂份子或共產黨的支

真正的共產黨

的說法 森林的頭陀僧與像村民一般工作的村落僧,被視為叛亂份子或共產黨的支持者。為了評斷這樣 英的眼中是毫無價值的。在越戰與一九六○至一九七○年代 僧侣喜歡住在森林或偏遠的村莊,這些僧侶的目標 ——實踐苦修,並儘可能幫助村民 傳統的僧侶 與從事勞動的村落僧視為目標。值此世紀交替之際,曼谷當局企圖以中央集權來管理各種佛教 自從泰國轉變成一 ,讓我們參考一九六○年代的歷史記載,以及森林僧面對控訴的反應 他們稱頭陀僧為流浪漢 個現代國家後,在這個不穩定的時代裡,曼谷政府將兩類僧侶 ,宣判勞動僧違背戒律。曼谷當局就是無法了解 歇斯底里的反共情結時期 ,在曼谷菁 77,住在 為什麼 雲遊僧

禪修僧的聲望在都市菁英眼中降到新低,隨著阿姜皮蒙曇受到共產主義的指控及入獄 再得到高階僧侶的支持。那段期間 禪修流行於一九五〇年代,因政府政策而式微。國家經濟方案一度在一九六〇年代進行 ,那些在瑪哈太寺接受毘婆舍那禪修訓練的 人 都遭受著痛 ,禪修不

苦,

對很多僧侶

八戒女與皈依信眾來說

·,他們的老師阿姜皮蒙曇所努力的一切

,

現在似乎都

付之一炬了。

國家經濟發展對雲遊於森林的僧侶來說,事實上並非是最重要的,他們對時間與變遷的觀

點並非都市菁英所能了解。政府領導人與僧伽官員們,是以物質的成就來衝量時間 ,因此無法



### 專輯

眼坐著,

什

麼事也

沒

做

,

們

認為

森

九六〇年代都市菁英對禪修僧的看法

容忍雲遊與禪修的想法

,他們覺得頭陀僧浪費時間在做沒有助益的事

0

阿姜查的說明正象徵了

住 在這個 世 間 並 一禪 修 你 在 别 人 眼 中 就 好 像從未被 敲過 的 鑼 樣 , 不曾作響。 他 們會 認 為

個 由 僧伽行政長發表 你

沒

有用

瘋

狂

`

失

敗

,

但

實際上,事實正好

相 反

的態度:「 的諷刺 都坐著閉 言論 上 眼 如果所有的僧侶 正反應了政府 , 那 麼佛 教就

到政府官員的觀點: 所看到 的 ,森林僧只是闔 如 他 無法

生存了

。

陀僧的觀點來看, 宗教進步的障礙 0 他們才是 但 就頭



◎就頭陀僧的觀點來看,闔眼靜坐的他們才是眼睛睜開的人。 (圖為阿姜查。圖片提供:法耘出版社)

眼睛睜 些人(包括僧侶)將禪修視為浪費時間只是世俗的想法,他們甚至認為頭陀僧需要去謀生: 的歧見,維利陽 勵弟子們在 開的 人, 一切事中保持正念,以避開人類真正的敵人 而且他們才是真正肩負僧侶責任的人。 (Wiriyang) 說,沒有禪修的定居僧侶「只是看守宗教的守衛」。阿姜査認為這 就如阿姜曼這樣的禪修老師 煩惱。為了回應僧伽官員對頭陀傳統 總是要策

世 妨 間 礙社會進步, 就是如此 ,如果你嘗試過簡單、修習佛法且平靜的生活,他們會說你怪誕 他們甚至會威脅你 這便是社會的趨勢, 。最後你可能會開始 相信他們 並且 回 到 世 俗 反 的方式

愈

陷 愈深

直到無法

擺脫……,

並

不珍惜佛法的

價

值

另一種無形的教誨 以藉由念頭來溝通 阿姜李說明弘法不僅靠言語 透過神通來啟發,並說服易於接納的心,而不需要言語 慈波羅密,一如阿姜李所指出的,一位闔眼靜坐的僧侶 (教導解說佛法),也靠實踐(以自己的行為成為他人的典範), ,可以達到超乎 許多頭陀僧強調 也 口

般

人所能想像的成就:

去 但 當善在我們 無 的 禪 知 師 的人自然會去相信這類的人只是為了保護自己,他們從未反觀自我的 因 的內心生起時,即使闔眼靜坐,完全不動,我們也能為其他人的福 此 以 雷 雨 來 作 比 擬 , 有 这些人 可 以 教導別 人 但 自己沒有內在 的 善 , 這 內 祉 樣 N) 盡一份力 深 的 處 人 稱

雷聲大卻沒有雨

水

,

他

們

能讓別人感到敬畏

,

但

無法帶給人清涼的感覺

0

而有些人

倒

像沒

過

為

那麼也就

不必散

播謠言或控訴他

人了

即 有雷聲的 使當時只是靜 雨 水, 他們很少說話,但散發善的念頭 靜 地坐著, 也 可 ,以與他 人分享善, ,為他人做功德, 並開發他 人內 13 他們的內在充滿著善 的 信念。 那些在如此影

響下, 而尋獲寧靜與祥 和 的 人, 回 過頭 來將會得到最崇高的敬意

阿姜帖同時指出反對頭陀僧的歧見,他在一九六三年普吉省的一

場開示中指出

毀滅宗教

### 的人即是:

那些鼓 勵惡人出家的 人、在僧侶中引起衝突與不和 的 人、 鼓勵得眾望的僧侶做惡行的 人

以及鼓勵政府官員貪污的人。

真正的 「共產黨」(也就是破壞社會要素的人),是那些從事造成信眾失去宗教信仰活動的

所謂破壞宗教的共產黨是無法掌握佛教教義 國 入 俄 國 人 9 更非回教徒 。或是那些受了教育, , 因 而 雖然具有很多知識卻依然頑固不靈的 行為與佛法背道 而 馳 的 佛 教 徒 9 而 人 非 中

他們知而不行,反而屈從於自己的煩惱。

阿姜撰同樣也確信 ,宗教不是共產黨被毀滅 9 而是被剝削別人的人所毀:

不論性 別 或 住 在 城 市 鄉 村 , 乃至森 林 9 如果每個人都相互扶持,那就不會有叛黨了

會中,發現一些讓人無法理解的現象 對那些頭陀禪師而言,禪修的基礎是建立在轉變個人的戒律上,他們在快速西化的泰國社 ——人們不再珍惜地方習俗與道德價值,同時佛法也不再生

根於個人的內心。至少這是阿姜宛所描述一九七〇年代的情況

竊、殺害 雖然科技 五十,不幸與不滿的情況上揚了百分之一百五十。這是一段黑暗時期,是大災難、大動亂 在現今社會,人們傾向於嫉妒、貪婪、剝削、仇恨,他們無所不用其極地利用他人——偷 社會已進步了百分之百,道德卻墮落了百分之二百, 、控訴別人沒做過的事 。每個 人都想成為大師 ,而且每個人都只看到他人之短 內心的平靜卻遞減了百分之

的 無知的年代。正直與誠懇不再受到敬重,沒有人相信說實話的人,行善的人遭打壓,謙虛 人被藐視為老古板 , 有道德的 人被斥為進步的障礙 ,而思想 、言語 、行為不道德的 人卻

賞,當事情不順遂時還常成為代罪羔羊。 受到 '現代社會的推崇,狡猾行賄 且不認真工作的人得到晉陞 勤勉誠實的 人不僅得不到獎

,

控制他人一 中告訴聽眾,在現今世俗的社會裡,有些人復仇心重,知道如何去殺害、剝削 就像阿姜撰一樣 這樣的人被當作天才而受到歡呼。但根據佛教教理,唯有能夠殺死自己煩惱的人、 阿姜宛也指出煩惱是真正的敵人,他在一九七九年逝世前六個月的開示 、勒索、壓迫和

克服貪婪並控制自己內心的人,才是聰明的人。



的答案是「貪婪與貪污」。在很多頭陀僧眼中,引起社會瓦解的真正原因是貧窮、不公、剝削 國家所面臨的最大問題是什麼時,阿姜夸的答覆令期待他回答「叛亂份子」的旁觀者驚訝 最後 ,國王到位於普潘的中日鼓穴隱居所,探訪八十七歲的阿姜夸。當他問這位老比丘 ·; 他

### 言彩

偏狹、獨裁、貪污、仇恨與差別待遇。

⑴阿薩帕(At Atsapha, 1903-1989)生於巴通縣(Bamton,今孔敬省)的通村(Ton),一九一六年依地方 僧伽內政部長,一年後接受「皮蒙曇」的頭銜。一般人會以「阿姜皮蒙曇」來稱呼阿薩帕 住持,而在一九四一年成為瑪哈太寺住持。這些年裡,他在一九四一年的「民主僧伽法」中被任命為 利(Heng Khemajari,其頭銜是 Thammatrailokajan,後來成為僧王)是瑪哈太寺的住持。 一九二九年,他通過了 傳統在西詹寺( Wat Sijan)出家為沙彌,他的戒師亞庫瑙( Ya Khu Nau)教導他讀貝葉經。十六歲時 第八級的巴利文考試,六年後,他三十二歲時,被任命為猶地亞省蘇宛達蘭寺(Wat Suwandaram)的 Chanasongkhram)待了約一年後搬到瑪哈太寺,一九二三年在那兒受戒為僧侶,他的戒師亨・柯瑪加 Clang)的小學老師。一九二〇年,他十八歲時辭去教職,並到曼谷學習巴利文,於查那松克朗寺(Wat 一個公立學校所舉辦的教師訓練課程,通過了測驗並成為苗安高縣 ( Meuang Kao ) 克朗寺 ( Wat

(2) 崇的是馬哈希禪師(Mahasi Sayadaw)與烏巴慶(U Ba Khin)。馬哈希禪師在仰光主持塔他那耶塔 烏努(U Nu)在一九四七至一九五八年間擔任緬甸首相,在所有教導毘婆舍那禪修的禪師中

Thathana Yeiktha)禪修中心,成為緬甸其他許多禪修中心的模範。烏巴慶是一位在家的禪修老師 , 同

(3) 求度 ( Chodok, 1918-1988 ) 生於孔敬省,父親是寮族的農夫、木匠、鐵匠兼民間大夫。求度出家為沙 時也是緬甸政府的審計部長

佛法與巴利文。當阿姜皮蒙曇成為住持後被召回瑪哈太寺,此後他便在拉康寺( Wat Rakhang ) 素克禪師 彌之後到曼谷學習巴利文,並在瑪哈太寺受戒為僧侶。他在一九四三年至四九年間回到孔敬省,教授 、Suk, Phawanaphiram Thera)的指導下學習毘婆舍那 ( 觀 )。一九五一年,他通過最高級的巴利文課程考 他是當年度唯一通過的一位,翌年,阿姜皮蒙曇將他送到馬哈希禪師在仰光的禪修中心。從一九

(4)寺院禪修,直到一九六〇年,當警察奉沙立之命毀壞了禪堂 此外,為了教導禪修,阿姜帖還在寺院中創設了佛學院,並鼓勵僧侶接受考試。這是僧伽內政部長阿

五三年初開始,瑪哈太寺就有教導各類人士緬甸式的禪修訓練,其他各省的大宗派僧侶,也來到這個

(5)根據阿姜皮蒙曇所言:「一些特定人士並不同意這點,所以主張只有國王與僧王才有權力發起宗教改

姜皮蒙曇在當時大力推廣的

結合學習與禪修

革。反對我的班加瑪玻毘寺(Wat Banjamabophit,屬大宗派)住持與瑪庫喀薩提雅蘭寺(Wat Makutkasai

Thiyaram,屬法宗派) 住持,與我都有可能晉陞爲僧王,於是他們爲了個人的原因而這麼做

(6)自一九六○年代末期至一九七○年代初期,政府執行大規模對抗叛亂份子的搜索破壞行動 黨支持者卻持續有增無減,政府尋找叛黨的鎮壓武力愈來愈積極,武裝衝突的次數因此部分增加 ,但是共產



⑻ 天・吉塔蘇婆(1911-1988)生於魯亞省清康縣的布宏村(Buhom),十歲時,依寮國的傳統出家為沙 開始致力於禪修,而在一九六〇年,四十八歲時再度依地方傳統受戒為比丘。天說寮語,從未上過公 還俗。到了特許的年齡,他才受戒為比丘,六個月後,又還俗結婚,後來成為村長。他自一九五七年 ,服侍其出家的叔叔,並學習禪修、祈禱與法術。一年半後,天為了幫助他的父母種稻與做生意而

立學校(他出生的村子裡沒有公立學校),而且不會說或讀泰語。

(9) 薩天彭(Sathianphong)是位曾出家為僧的巴利文學者,他指出第二次世界大戰之後的幾年,大部分僧 利文第九級考試的僧侶,還俗後,現任教於希拉帕空大學(Sinlapakhon)。 僧伽當局的愛戴。除了有特權的僧侶之外,能夠促進戒壇與講堂建設的僧侶可以優先得到頭銜 分、地位,貪求權力、名聲與財富……,有些不值的僧侶卻得到榮譽頭銜,只因爲他們受到有影響力的 們:「今天,僧侶正失去他們身爲精神領導者的重要功能,他們成爲民眾社會的追隨者,致力於追求身 侣藉由僧侶所組成的泰國僧團來完成個人的抱負,他嚴加批評泰國僧伽在這三十年來(1946-1971)的 戒壇能得到戒師的職位 改變,高階的僧侶不重視教學與寫作,寧可授予榮譽頭銜(samanasak)給參與建設的僧侶。他告訴我 ,蓋講堂能換得 Phra Khur 的頭銜,於是變成了常規。」 薩天彭 一位通過巴 。僧侶 蓋

(10)第五。當他的父親出家成為雲遊僧後,姜年和他的兄弟姊妹於是與祖父一起生活。他二十歲時, 姜年・希拉謝脫 省泰萊縣(Tharai)的那利帕拉地寺(Wat Naripradit)出家。他通過了佛教初級考試,但希望像父親 (Jamnian Silasetho) 生於六坤省的一個漁村 ·——帕蘭村(Paknam),在七個小孩中排行

樣過著頭陀生活,儘管如此,他還是在這個寺院待了七年,然後他到董里省雲遊,尋找禪修老師