# 生命流轉的動力

釋悟因

認識業的存在

佛教的業論是強調緣起的業論,人的動機與自由意志等可有不同的抉擇

在行為造作之後,形成影響力,因緣和合相應時,就會帶動生命的流轉 緣起的業論對善惡有報是肯定的,但人的心念卻是變遷、變化、不自主的

## 生命轉動來自業的動力

件改變,它也就改變了,這說明了它的變遷、變化和不自主。可是一說到業,又常說「善有善 元相對性,也就是從因到果、從業到報的相對 生命流轉的動力即輪轉的動力,它就是業,所謂「此有故彼有」,就是此跟彼的關係 而緣起是條件的存在關係 ,只要其中的 個條 有二

報,惡有惡報,一定有報,不是不報,時間未到。」所謂善惡有報,是肯定的、決定的,所以

## 身業、口業、意業〕

講到「業」,就有業跟果報間的緣起問題

業 語言,叫口業;若是各種思想、想像或各種感覺的叫意業。佛教講業 志牽引著四肢、口鼻、身體,而發出行動,有活動或行為 就是由身、口、意三處發出行為、動作,表達的就叫業 業有從人的意志力發出來,有從身體發出來,也有從口發出來,有的只留在心裡 業,kamma,「羯磨」是音譯,它的意義是行為、動作、造作的意思,凡是行為造作即是 ,就叫身業;由意志牽引著口 有身業、口業、意業三 。若由意 發出

#### 〔思業、思己業〕

已經表達在身業和口業上面。 說到業,也有思業和思已業,思業是意業,意志活動的叫思業。思已業是思之後才發生 因此,業有分成身、口、意三業,也分思業、思已業

## 〔善業、惡業、無記業〕

力量,會牽引樂的果報,往生三善道 行為有時候是善的,也可能是惡的,凡是善念的業,會產生牽引的力量,再發出來的善的 -天、人、阿修羅,這樣的業,我們稱它為善業。惡業

果報,這些行為力量,是無記業。總說業有善業、惡業,無記業,善業招感善的果報 也是如此,當然會往生三惡道 地獄、餓鬼、畜生。另外有些行為,它不產生力量,不招感 、樂的果

報;惡業招感惡的果報、苦的果報,如果是非善非惡的無記業,它沒有招感果報的力量 禪定的人還有不動業。

一。修行

#### 動力在哪裡?〕

## ◎茶香猶存,業力仍在

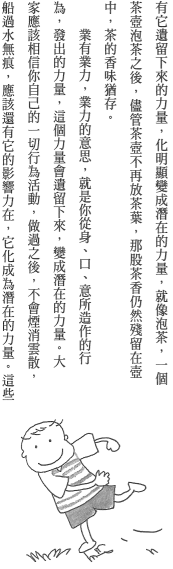
(繪圖/釋自詮

有它遺留下來的力量,化明顯變成潛在的力量,就像泡茶,一個

個行為做了,從身口意發出來,不會突然不見,一定有它的影響力,

中, 茶壺泡茶之後,儘管茶壺不再放茶葉,那股茶香仍然殘留在壺 茶的香味猶存

為 家應該相信你自己的一切行為活動,做過之後,不會煙消雲散 ,發出的力量,這個力量會遺留下來,變成潛在的力量。大 業有業力,業力的意思,就是你從身、口、意所造作的行





的 遺留下來的潛在力量變成隱形的 等待因緣和合相應,它就會再出現 仍然一 直存在著 ,而且持續著,這股力量會再發出來嗎?是

## ◎何日君再來?現報、生報、後報

的 這個力不會消失,業就是力,就是「動力」,業力即是流轉的動力 生報是來生才受報;後報是以後的來來生才受報。不管多久,都要相信 可能會久遠一點,或者更久遠些,這便是常說的現報業、生報業、後報業。現報是現生受報 能等久一點或更久一點,有句話「不是不報,時間未到。」所以,因緣的和合可能立即產生 來的影響力,因緣和合相遇時,仍會出現。那麼什麼時候因緣會和合呢?可能馬上、立即 打個比喻,就像你將一顆球用力打出去,它一定有反彈的力量, 從身口意三業行為所產生的力量,不會消失,它會化為隱形的 ,而這隱形的力量 有一 ,這股力量是不會消失 個反過來的力量在 ,即是後 可

#### 〔共業、不共業〕

條河川,呼吸的空氣,居住的環境,還有更多更多,這些都是,它的範圍是可大可小 大家共同的業,即共業與不共業 相對於這股力量 , 有時候是個人的 別業。什麼是共同的業?你所看到你之外的世界 ,有時候是共同的 個人有個人的身口意業, 但是也有 。共業範 例 加那

體有某一宗教團體的共業, 來說既是共業 圍有大小之分,例如每一 ,又是別業 · — 個家庭成員營造家庭的共業, 但個人與宗教團體問 個家族有家族的共業、一 ,仍有共業和別業,可以是重重無盡的共業 但它又有別於他人的家庭,對他們自己 個國族有國族的共業 有時某一宗教團

### ◎共同營造,相互影響

別業。

覺像一 業呢?大家共同生活的環境,共同營造出來的一些行為動作,這些現象 的病毒,它又好像有一個界限,其傳染擴散範圍,出現了一個圈圈,一 你能說它不是共業嗎?是共同在某種因緣和合相應之下,出現這麼一種病毒 出來的群體,國家也是如此,世界也是如此,它們形成不同的共業圈,這些不同的共業圈 所謂共業,是一個群體 卷 圈的同心圓 例如像SARS 傳染擴散的情況, , 有他們共同的行為模式,共同遵循的活動、生活習慣,共同營造 有人問為什麼說SARS事件是共業呢 ,彼此相互影響著 個圈圈。所以什麼是共 ,回過頭來 7,這樣 9 感

喝這些污水,不是共業是什麼?如果一個地區,或者某個親子、家庭、國族,大家有某種既特 社會,大家用過的污水亂倒之後,流到大家飲用的水源中,結果我們就一起喝這些污水,一 起

個家庭掉在某個氛圍裡,家庭中每個成員都在這樣的氛圍中過活,

例如有的家庭

,媳婦盡生女孩

,沒有生男孩

,就好像很虧欠,有的甚至產生家庭變化

這就是家庭的共業。包括大



廢棄物,產生廢氣在空氣中;或用過的東業。又或者是空氣裡面,大家亂燒些有毒的台灣的肝病,有人說這叫國病,這也是共殊又是共同的病,例如家庭基因遺傳;又如

營造出來的世界,這就是共業。因此什麼是西,大家亂丟,垃圾亂倒,這些是我們共同

小溝渠,裡面的魚卻很肥腴。我自己便反以前我去夏威夷,我看到馬路旁邊的小

共業?就是如此這般

的鳥兒,成群結隊地來來去去,很自在很快樂,

省,這些游來游去的魚兒,和天空中飛來飛去

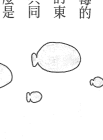
這也是一種相互存在的價值。如果在台灣 ——我的故

鄉,一定有人會想辦法,看這些魚怎麼捕來吃

-吃野味

有一說是吃腦補腦,吃腿補腿,那隻鳥那條魚怎麼煎怎麼烤,不用等到天亮,半

這些都是共業,是大家共同生活的環境,都是共同營造出來的,但也都在相互地、密切地影響 夜就把牠們捕撈起來。我們生存的環境,也已進入開發中的社會,仍耽著吃野味補身體





著彼此

另一 種業叫別業,別就是純屬個人、個別的 ,但個別業中,匯集起來也會成一小撮人的共

業,這一小撮人有別於另一小撮人,所以,又是別業。大家一起浸泡在這裡面共同生活 ,也在

些部分是大自然的變化 裡面製造一些行為活動。所以有時說共業,是大家共同製造的,例如台灣的颱風或土石流,有 但也有些部分是累積我們個人才共同製造出來的。有別業和共業的現

#### 定業、不定業)

象差別,你不反對吧?

息」,這點一定要確信。因為當我們造業,會形成業力,它會回過頭來影響我們自己。人在造惡 的時間不一定,輕重也不一定,為什麼?報是報償,不是「報復」,而是償還 行為,決定未來苦樂的果報,這些苦樂的果報一定會顯現。不定業是這些善報惡報等果報出 , 「人間永遠有利 現

除了別業共業以外,還有定業、不定業。定業是「善有善報,惡有惡報。」由現在的善惡

薩畏因 業時,是盡興地造,隨著自己的欲望造惡業;但償還的時候,就受不了,這即是佛經裡的「菩 是三世的,從現在說到未來,有現在就有未來,有現在就有過去,現在的如意不如意,誰能說 眾生常常在招受苦的果報時,才會感到受不了 眾生畏果。」菩薩畏因,一個覺悟的人,他會先看到行為的後果,而不會造惡因 ,除懊惱後悔外,有時更造作了新的業 既然業 ;但



### 不是過去業力的影響。

前面說業是從動作轉化成業力,到果報出現,是有時間性的

## 佛教論「業」更重視動機

## (身口意三業中更重視動機)

起的。造業既然是行為,行為是惡,就會招感苦的報償,是善就會招感樂的報償。所造的善業 三業,前二是思已業,後一是思業,修行應慎守思業,思是業的體性,慎守在動機。從這裡就 其判斷有三,一為果報黑白的呈顯,二是身口意的表現,三是重視動機。從前文提到的身口意 可分判出法律與宗教的最大差別,法律只能處理發生後的已然,而後者是防患於起心動念的未 如果是無記心,就會產生無記業。一說到這些善業、惡業、無記業的業,或白業、黑業的業 般叫白業,「白」就是由善心所生起的業,叫做白業;如果是由惡心生起的惡業,叫做黑業; 業是流轉的動力,是造作、行為的活動力、是影響力,是行蘊。這些都是流轉,而且是緣

然。

再說重視動機、居心 有意、無意。動機即是「意」,如果是處心積慮地策劃某個行為

子, 當然業就會比較深重 人斷命,他是無意的還是有意?或者像醫生開 ,相對的 ,它的影響力 就一 個人來說 刀,結果病人卻也斷命 ,即會更加深遠 ,同樣命斷,二人 像有個人拿著刀

所犯的罪是同還是不同?這都要從他們的動機去判斷,除了動機外,亦不可忽視手段和結果。

動機與身口意三業都不可輕忽

### (業報自招無能替代)

就受不了。可是回過頭來說,當受不了時,要怎麼辦呢? 想想也是嘛,你心裡起了什麼念頭,然後作了什麼行為,最後這股力量,再打到自己身上, 以替代你,就像父子要爬上山,宜各自努力。這在說自己造業以後,就得自己承擔業力的報償 自己造了罪,你才往這邊跑,可不是我去請你來,故意陷你於罪的。業報自招,業報沒有人可 來,業報自招無代者。」閻羅王告訴那些墮地獄受苦的人,我不可能添加你任何罪 在 《大寶積經》卷九十六,有個偈頌「閻羅常告彼罪人,無有少罪我能加 , 汝 ,因為是你 自作罪今日 你

後 不喜歡的。喜歡的就叫可意的,不喜歡的就叫不可意的。人間不全然都是不可意的,偶爾也有 不了。這時,當然就得忍耐,忍耐這時的不順遂。業報有的是順意的、喜歡的;有的是不順意 經過一段的時間 ,自己已經忘記了(其實人是很容易健忘的),而在承受這股力量時就會受

在這裡,要注意佛教講業,這股流轉的動力,很多是從自己身上發出來,從身口意發出以



 可意的

,

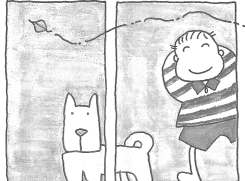
因為是我喜歡的,當然是樂的,可接受的,若是違逆我的身心,就是不順業。這些順

啊!這是大家經驗世界都能感受到的吧。

#### (動機的檢核)

它就是在檢核我們的心念。這就是為什麼說人可以修行,佛教一再強調動機,當我們隨著動機去檢查行為時,

因為你時時刻刻檢核、覺察自己的身心狀況,它就會告訴



繪圖/釋自詮

相應 的分法。 事,你也來個隨喜,你的心念就跟這些罪惡的事,產生相應。當然,這也是一種業報輕重等級 你現在的心念。 分判吧?如果別人做善事,儘管你沒有做,但是你隨喜,你也得到這樣的好處!如果別人做壞 所以有時說事情不在大小,而在你的心念,心念怎麼看待這些事情,就會產生對等的 有時別人做 點善事 , 我們隨喜;別人做惡事, 你也來個隨喜 大家應該] 可以

可能 加生氣;或者某人做惡事,覺得很得意,害人也害得很得意;又譬如軍火販子,當伊拉克或中 而且隨著你的心念 ,它會有轉圜改變的可能。儘管惡報會現行,但是重報輕受或輕報重受都有 ,業報還是會增上,會增長的 所謂修行或緣起法,就是當「善有善報,惡有惡報」等因緣果報現行,一切都還是相應法 。例如有個人正在生氣,另外一個人在旁添油加醋 使他更

那是他的商機, 之於口的動作 所以佛教看動機和身口表現,是由心所啟動的意志跟念頭。心先動了,然後發之於身,發 他很得意,也會製造這樣的機會,這些當然是故意的。做善做惡都是有動機的 這些行為的力量,一定又會回過頭來啃噬著你的身心,你得報償這些。若心有

東發生戰爭,他們就會很高興,因為商機來了;販毒的人,他知道如何讓更多的人吸毒,因為

煩惱,煩惱會發業和潤生,即在說此



## 業的限制與自由意志

如此豈不就沒有翻轉的餘地了嗎?佛法主張:

你還是有自由的。例如在奧斯威辛的集中營,囚犯人還是有自由的意志。在你的身上,在你的心中,

遭受監禁酷刑,但有些人心中仍有一片清朗的天空

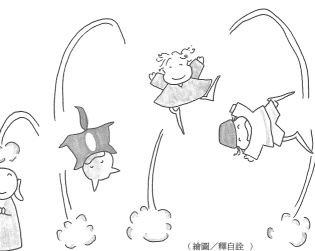
像對,好像又有待補充加註。或有另一種的說法:要怎麼做,就可以怎麼做。」意思是人定勝天,好的業,就在我的手中,命運就掌握在我手中,所以我而有的人就會被眼前困住。曾聽人說:「原來佛教講

實是乏力無奈的,面對命運,還是必須耐下心來處變它,也是無能為力的。」有時當下性格、習慣性確「你以前所做的行為,這些力量在你身上,有時要改

我曾聽人說:「我最喜歡修行了,我要用功,業的潛在力量,當下還是有些限制、綑綁。

我

理,因此自由意志仍需要忍耐、耐得住,由於過去的



你修行不在坐,重點是你要不要修行,不在坐或站 可能:「你看,我這裡酸了,我那裡麻了,我根本不可能修行,不可能修行的。」師父會告訴 想要修行,可是又不處理自己的身心感覺、想辦法安頓自己,最後還沒坐下來,就已經大喊不 行的料子。」這叫做一點耐心都不給自己,被感覺牽引著,身體和感受會相互牽引,相互矛盾 要打坐。」於是開始打坐,可是只坐了幾分鐘,就說:「我的腿好酸,我的背好麻,我不是修

#### 隨時都在做決定)

到身心目前還有限制 就是佛教所說的業報、業力、緣起。所謂流轉的動力,動力在那裡可以改變,但又不能不考慮 以人還是可以抉擇,人也隨時都在抉擇,且隨時都在面臨抉擇中。你一直在抉擇,不是嗎? 意志的自由,也要自己去承受體驗 ,然後耐下心來,整理自己的問題,要接受這些,這也 你的心是自由的,但既有的存在 從內到外在現象是會矇蔽自己。所

### 業力流轉在一念間)

被攔了下來,原來車外有人,敲窗示意要把窗子搖下來,我就把窗子搖下來,那時我坐在後座 車以後 有一回,為了香光尼眾佛學院的師資,我上台北請老師,回來的時間已經很晚了,下了火 就搭計程車回香光寺。因為當時我非常疲倦 ,迷迷糊糊的 ,結果在半路上,車子竟然



退說

行、 問:「如果今天,你不是載了我們,你會怎麼處理?」司機說:「就把他們輾過去。」「輾過 問司機:「他們今天怎麼這麼好?」司機說:「師父功德無量,出家人的功德無量 集的內容,文中標題為編者所加。 力流轉彼此間的關係。(編者按:本專輯整理自悟因法師電視弘法節目「生活中的緣起」第九及第十 有人說:人像蜘蛛,懸掛在自己編織的網上,在那上面活動,說明意義,這就是自由意志與業 的動力。 去!」多震撼的語詞,我「哦」了一聲,再也不吭聲。世間一直在學習中,有很多的業力、業 業報,有動機 「好啦!好啦!」就轉過身,揮揮手示意叫我們走。我那時完全醒過來,車子發動了, 因此有時做了決定之後,會受不了,會後悔,但有更多的機會,是你仍然可以抉擇的 、有動作、有結果,也有很多的抉擇、決定,都在一念之間,這就叫做流 」我接著 我

窗子一摇下來,原來是一群年輕人,有七八個之多,攔車要搶劫。他一看是師父,不感興趣

#### 【更正啟事】

本刊第七十七期(九十三年三月),頁14,專輯「緣起在生活中」,作者更正如下:

原文:「如果那個器官、部位使用愈頻繁,那個器官就愈發達,這就是達爾文的進化論。」

更正:「如果那個器官 部位使用愈頻繁 , 那個器官就愈發達,這就是拉馬克(lamrk)的用進廢