

## 就讀佛學院

悟因正式進入中國佛教三藏學院就讀。三年後,她第一屆畢業,留在學院教第二屆學僧英文。佛學院只辦了兩屆,但這六年,不但為悟因建立了佛學的基礎,也為她提供了日後志業的方向,這的確是她生命中的轉捩點。

台灣成立佛學院是1945年光復以後的事。

隨著大批大陸法師陸續來台,直到1994年悟因著手出版《台灣佛學院志》時,四十年之中,台灣已出現過六十多所佛學院。如果加上最近這十四年,數目可想更多;而且不止佛學院,由佛教組織所辦的大學、研究所,也日漸增加。當然,不少佛學院往往因為經費及師資的問題,無法一直辦下去。三藏學院就只辦了兩屆,共六年,在五〇年代,這是最早的佛學院之一;另外一個是由印順導師創辦的新竹女眾佛學院。而在這以前,還有只辦了六個月的台灣佛學院,那是圓光佛學院的前身。

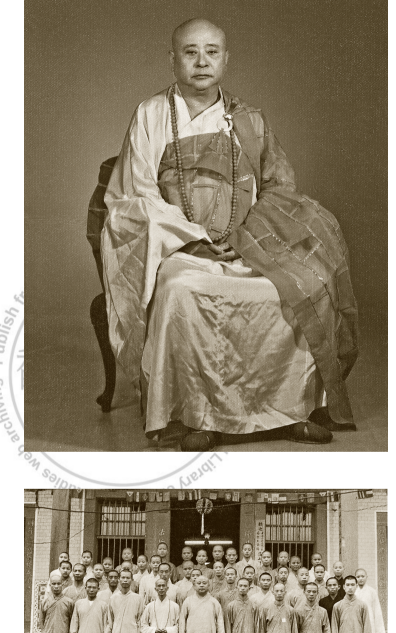
台灣佛學院於1948年,由妙果成立,遠從南洋請慈航來台主持,本來的計畫是先辦六個月的訓練班,然後才正式辦研究班。1949年,中共政權在大陸建立,許多年輕僧人逃難到台灣。因為國民政府懷疑中共間碟可能化裝為僧人,有些出家人就被逮捕拘留,因此有人投奔慈航所在的佛學院,台灣佛學院學僧的人數一下子增加到八十多人,在經費短缺及理念不同的諸多因素之下,六個月以後就停辦了。一直到1981年才在如悟的努力下復校,改名為圓光佛學院。這可以說明早期在台灣辦佛學院的困難。

大陸法師們為了要在台灣恢復漢傳佛教的傳承,主要致力於兩件事:一個是傳戒,另一個是辦佛學院。白聖是一位標準的代表人物。他認為佛學院是為「培育出家人能修行、能弘法,作獅子吼。」在家居士讀書的機會很多,佛學院的學子應該是出家眾,這個信念深深地影響了悟因。日後她開辦香光尼眾佛學院只收出家尼眾為學生,可以說是在三藏學院受了白聖院長薰陶的結果。

白聖(1904-1989),湖 北應城縣人。十八歲出 家,三十三歲接圓瑛七 塔、崇聖兩寺法脈,為 臨濟宗41世、曹洞宗47 世法嗣。

白聖於1938年來台,接 十普寺住持,並任中國 佛教會會長三十餘年。 白聖一生弘化利生,席 不暇暖,在台灣推動傳 戒、結夏安居、重視僧 伽教育等,影響戰後台 灣佛教發展甚巨。

1958年,應台北內湖圓 覺寺住持正定邀請,白 聖率三藏學院學僧至該 寺與玄妙法師所辦佛學 研究班學僧共同結夏。 此為三藏學院學僧與圓 覺寺佛學研究班學僧合 影。悟因(三排右起第 三)。

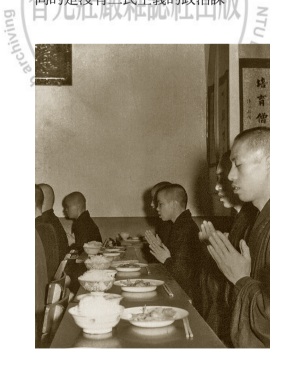




三藏學院的課程遵循大陸佛學院的模式,多半是大乘經論:法華經、金剛經、維摩經、楞嚴經、壇經、大乘起信論;其次是天台四教儀、教觀綱宗、禪宗語錄、唯識和中觀,以及律宗的沙彌戒和比丘(尼)戒;此外還有印度佛教史、中國佛教史;而論語、古文觀止、中國史地、書法、英文也在課程中。

白聖院長說,學僧應該要會用台語誦經和講經,因 為雖然學校已經用國語授課,年輕人大多會說和聽國 語,社會上更多的中老年人只會台語,聽不懂國語,所 以要學漢音。教漢音的老師是位台籍老先生,他逐字教 學僧用漢語八音讀《古文觀止》。

悟因小時候就曾由父親教導過,因為日據時代的家庭教子女《三字經》和《幼學瓊林》,就是用這個方法讀誦的。學僧除了上早晚殿,整天都上不同的課,英文老師只有下班後才有空,所以晚上上英文。跟一般學校不同的是沒有三民主義的政治課。



與傳戒同為傳統佛制的「結夏安居」,1955夏, 白聖於苗栗獅頭山海會 寺舉行結夏,是戰後台 灣佛教界的第一次。 後,結夏安居儀制漸被 佛教界重視。

此為1959年,基隆寶明 寺結夏安居過堂一景。 悟因於佛學院求學期間,共參加四次安居。 分別是:

1958年,內湖圓覺寺; 1959年,基隆寶明寺; 1960年,三重德林寺; 1961年,三重德林寺。 此為1959年,基隆寶明 寺用功一景。



1958年,台北內湖圓覺 寺結夏,安居期間白公 老人並為學僧宣講楞嚴 經,並提示安居實為達 成學院教育宗旨最重要 的方便之一。

此為安居中禪坐。



三藏學院的生活單純穩 定,同學之間共修共 學,結下法誼。

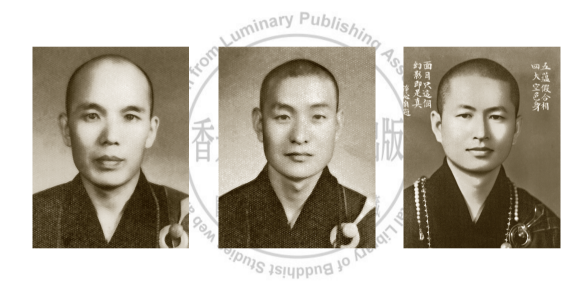
第一排左起悟因、聖道第二排左起紹定、宏恩











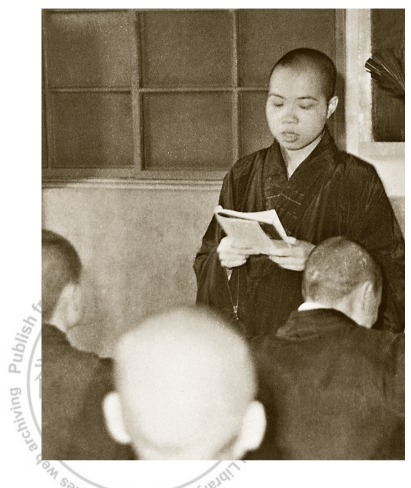
1959年,悟因於十普寺受三壇 大戒。本次戒壇得戒和尚為白 聖老和尚(上左一),慧三老和 尚(上中)任羯磨和尚,道源 老和尚(上右)任教授和尚。 另有真華(下左)、淨念(下 中)、淨心(下右)、聖心、性 常法師為引禮法師。







悟因就讀三藏學院時期的 英文老師:陳永健(上左) 總務主任:吳月珍(上右) 教務主任:吳仲行(下左)



1960年,三藏學院初級 班畢業,悟因轉入高級 班,同進者十五人。 悟因並於佛學院任唯識 學及英文助教。

畫坐當惜陰 夜坐當惜燈 遇言當惜口遇 贴時間一刻 時時忙一刻 忙時閒身 為無價實 慎乃護身 這是總務主任吳月時因 悟因的贈言,而悟 野院 中,奠定其教理基礎, 及弘化方向。

此為1962年,中國佛教 三藏學院第一屆研究生 畢業合影。



三年後悟因畢業,又留校三年,教第二屆的唯識和 英文。在上佛學院時,她認識了心志,她們同學了一 年,心志生病休學,回到高雄市的興隆寺。

興隆寺這個非常傳統的台灣佛寺,是有名的「尼姑王」天乙法師所領導的四個道場之一,心志是天乙的弟子。三藏學院辦了六年結束後,悟因考慮應該去那裡,既然她的師父明宗沒有自己的道場,佛學院所在的十普寺又只收男眾,悟因覺得興隆寺是一個很理想的去處。這有幾個原因:

第一、天乙法師在當時是公認的傑出比丘尼。

第二、興隆寺是一純女眾道場。

第三、天乙注重叢林制度,興隆寺的住眾必須請 執,接受寺院生活及運作的訓練,這是悟因在去興隆寺 以前沒有的經驗。因為三藏學院雖然設在十普寺,但學 生們除了上課和輪流打掃,完全沒有參與寺院的運作。

悟因十分希望有機會過出家人的寺院生活,所以她寫信給天乙。她們在台北見面,天乙問她能跟別人一起下田耕種嗎?可能怕她佛學院出身,吃不了苦。悟因回答:「別人可以,我也可以。」

於是在1963年,她南下到興隆寺。

archiving