


1

目次

編輯說明
章節目次

題解
錄文

西山郡學士化眾設初會疏
孝順設供拔苦報恩道場
如來廣孝十種報恩道場教誡儀文
如來廣孝十種報恩道場儀文卷上
如來廣孝十種報恩道場紀讚

本文
附：十種報恩讚

如來廣孝十種報恩道場儀文卷中
如來廣孝十種報恩道場儀文卷下
如來廣孝十種報恩道場三時提綱
如來廣孝十種報恩道場密教卷上
如來廣孝十種報恩道場密教卷下

卷目次
贊助資訊



2

編輯說明

本電子書以「CBETA 電子佛典集成 Version 2023.Q4」為資料
來源。
漢字呈現以 Unicode 3.0 為基礎，不在此範圍的字則採用組
字式表達。
梵文悉曇字及蘭札字均採用羅馬轉寫字，如無轉寫字則提供字
型圖檔。
CBETA 對底本所做的修訂用字以紅色字元表示。
若有發現任何問題，歡迎來函 service@cbeta.org 回報。
版權所有，歡迎自由流通，但禁止營利使用。

https://www.cbeta.org/format/rare-rule.php
mailto:service@cbeta.org
https://www.cbeta.org/copyright.php


3

如來廣孝十種報恩道場儀

南宋思覺　集

整理者　趙文煥　侯沖

〔題解〕
《如來廣孝十種報恩道場儀》，本名《孝順設供拔苦報恩道場

儀》，又名《如來廣孝十種報恩道場教誡儀文》，中國佛教典籍。
南宋四川綿竹大中祥符寺僧人思覺集。八卷。明清時期雲南阿吒力
僧和應赴僧常用科儀。

本科儀由教誡、儀文、提綱、密教四部分組成。在現存阿吒力
科儀中，規模最大，保存下來的本子也最多。就內容來看，乃引述
宗密《佛說盂蘭盆經疏》、慈覺《孝行錄》（一般記載作《孝友
文》或《勸孝文》）和契嵩《孝論》，並摘取經藏而成，集中國古
代佛教孝道著述之大成，是研究中國佛教報恩行孝思想的重要資
料。宗賾慈覺《孝行錄》久佚，本科儀引述其中部分內容，從而為
研究其思想保存了難得的資料。本科儀引錄《孝行錄》和《佛說報
父母恩德經》的部分文字，亦見於大足寶頂山大佛灣石刻題記（參
見《藏外佛教文獻》第四輯第292-307頁），故本科儀亦是研究大
足佛教勸孝石刻和《佛說報父母恩德經》的重要資料。

本科儀不見中外歷代佛書著錄，亦未為歷代大藏經所收。思覺
在《教誡》中稱「本朝慈覺禪師」，可知他與慈覺同為宋人。文中
又提到隆興丞相虞允文，則本科儀之作不早於南宋孝宗隆興元年
（1163）。

本科儀本名《孝順設供拔苦報恩道場儀》，在建齋做道場時與
《大方便佛報恩經》配合使用。後被改名為《如來廣孝十種報恩道
場儀》，並從《儀文上》中析出《紀讚》、從《儀文中》中析出
《庭際放生儀文》，作為可分別單獨行持法事的小科儀。《大方便
佛報恩經》亦不一定與科儀配合來行持法會。從內容來看，《如來
廣孝十種報恩道場儀》除收錄《孝順設供拔苦報恩道場儀》大部分
內容外，還增加了部分新的章節，故可以說是《孝順設供拔苦報恩
道場儀》的擴充。

整理本以趙文煥藏《如來廣孝十種報恩道場儀》為底本，標題
從之，校本為：

甲本：楊建鴻先生藏靈泉寺清康熙貳拾捌年捌月抄《孝順設供
拔苦報恩道場儀文》（存卷上卷中）。



4

乙本：延光居士、印加居士藏清嘉慶四年抄本《孝順設供拔苦
報恩道場儀文》（卷中、卷下）、《報恩道場提綱》、《報恩道場
密教》及《報恩道場紀讚》。

丙本：張龍光先生藏段宗培抄《如來廣孝十種報恩道場儀文卷
下》（舊抄本）。

底本上有「金襴寺常住記」墨印，乙本上有「毗尼庵心曜記」
硃印，整理過程中不再注明。

〔錄文〕

如來廣孝十種報恩道場教誡儀文

西山郡學士化眾設初會疏

有初生人，必本為孝。稟一德而莫與，及百行以稱先。古道下
衰，格言中晦。罔知為教，不得其傳。或約法以禁民，至設科而取
士。類生平所無知物，幸天下僅有其人。已久失之，可不哀也。近
因淨侶廣探寶函，深思不報之恩，是為甚盛之舉。以夫勸勉，特裁
上儀。文字一開，善類四集。惻恃怙於罔極，等覆載以難酬。生祈
祿筭美增，歿冀神明升濟。必眾誓之不墜，仰至德之可憑。謹疏。

孝順設供拔苦報恩道場

漢洲綿竹大中祥符寺住持長講華嚴海印大師思覺集

法事標名，總分為六十七節：壇前教誡法事分為九節，開壇請
佛法事分為十四節，第一時豎宗立教法事分為十一節，第二時儒釋
兼濟法事分為十六節，第三時真俗混融法事分為十七節。

壇前教誡法事分為九節：啟白諸聖；道場大義；道場所祖；道
場儀式；道場功德；道場合用；道場警策；道場勸勉；表揚咒水。

且啟白諸聖
我佛廣運悲心，發明孝順；眾生仰憑法力，普濟幽冥。今遵儀

範而闡揚，先約條章而教誡。是用啟白上聖，庶幾勸勉下凡。惟願
憐憫，密垂加護。
(加持啟白諸聖真言)

道場大義儀當演
比丘眾等伏聞情欲為身，凡輩皆違恩養；智悲行孝，如來已遂

旨甘。人為天地之靈，生必資於怙恃；佛乃聖凡之主，孝尤動於乾



5

坤。欲引導於方來，亦可遵於先覺。是故本師釋迦如來初成正覺，
先往天上以道諭母，還歸故國說法化父，乃至父王順世親自舁棺。
經云：爾時世尊思念當來不報父母養育之恩，為是人故躬自舁棺。

又如來入滅，摩耶從天而下，金棺忽開，母子相見。阿難問
言：何故如是耶？佛即告言：如來為後世不孝之人故從棺中起，身
毛孔中放千光明，一一光明有千化佛，悉共合掌向母摩耶。此乃如
來遍為不孝之人說法化世明矣！且住世七十九年，說教三百餘會，
貴令為子者必孝，為臣者必忠，為君者必仁，為親者必愛。

又云：方便以為父，智度以為母，則示菩薩修行之本也；無明
以為父，貪愛而為母，則示眾生輪迴之本也。又於前世割肉養親，
出髓治病，是能行世間之孝；今成正覺說法化導，令得證入，是能
行出世間之孝。法門廣大，孝道圓明，而世人冥然不知者，良可悲
愍。今集而成文，名曰豎宗立教、儒釋兼濟、真俗混融釋迦如來孝
順設供拔苦報恩道場儀文，啟請、加持、偈章、讚詠，靡不備具，
可傳於世矣！昔考叔純孝而施及莊公，今如來純孝一施及一切。切
宜自省，當念所生，報本奉親，斯為允當者也。

天地生人原以恩，　人有父母兩稱尊。
割肉代醫酬罔極，　出棺說法啟晨昏。
無身誰作三才主？　有孝方開百行門。
奉勸世人須自醒，　釋宗儒訓古今存。

道場所祖儀當演
唐圭峰禪師，禪門宗匠，教海龍象。至於為親應思報本，廣探

藏教，獲遇《盆經》，遂造疏文，深究二宗之說。每歲中元日講明
孝行，以福雙親。時裴公相國喜師之說，故有吾常遊禪師閫域之
語。

又本朝慈覺禪師，單傳心印，大唱禪宗。亦為雙親勸受大戒，
修淨土行。至於母氏臨終之日，靈驗昭然。禪師喜不自勝，遂秉筆
跡書《孝行錄》一百二十篇。書成，大地為之震動。

又明教大師，真吾門法匠。為明道眼，歷遍叢林。恨不再見母
氏，哀號惋切，報效無門，力著《孝論》一十二章，示其心也。發
明如來大孝，兼證儒者之說，殆亦盡矣。開封侍讀王公素上之，有
旨下翰林考，時歐陽文忠公一見大奇之，遂聞之朝庭，特許編入大
藏，兼賜命服加號。

夫三大士所述雖殊，是皆明其孝也。故感王臣外護，天地徵
祥。今述儀文，皆本於此，並檢閱藏教摘取因緣，非敢以胸臆之談
徒欺誑也。又擬諸家儀範，皆本藏乘，如藥師、壽尊、觀音、彌勒
之道場，皆我本師所讚之文；華嚴、涅槃、法華、圓覺之道場，皆
我本師所讚之法。而世人能依佛說，不知佛行。能敬彼佛，先敬本



6

師。又見世間凡設道場，多為父母，為無儀範，故假旁求。今既有
文，是為正轍。奉勸孝子，可力行之。

報恩海會佛菩薩
孝子首重是彜倫，　孝有所祖規範真。
昊天廣大恩難報，　藏教分明語最親。
侍讀歐陽皆奉旨，　圭峰慈覺再來人。
留將錄論非胸臆，　知念劬勞福自申。

道場儀式儀當演
此道場儀分為三時，蓋取始於事親，中於事君，終於立身。亦

表天之經也，地之義也，民之行也。故於第一時中敘如來雙行世
出、世間之孝，於第二時中敘孝子單行世間之孝，於第三時中敘孝
子單行出世之孝。又第一時下報本奉親，第二時下禮佛放生，第三
時下讚禮作觀。一一各冀謹嚴，庶希感格。唯作觀之際，切須五體
投地，三業歸依，身不動如須彌，心澄湛如止水，專注想念萬劫親
緣同會道場，盡蒙濟度。如有輕忽不信，懶惰睡眠，自招殃咎。正
作觀時，不勞入會。其餘宣疏請佛，行道誦經，結界放生，施財施
食，請依科式如法行持。自利利他，功德無量。

各發恭敬志誠心
從來儀式有規程，　須以三時作證盟。
欲知出世並入世，　更揣單行與雙行。
作觀謹嚴思濟度，　誦經心口要真誠。
放生未了財施去，　難報高堂顧復情。

道場功德儀當演
此道場中所供養者，總而言之，則三世十方一切聖凡而已。別

而言之，則於父母，孝子之中曾受其勸化，故宜專禮。所有名字如
禮請文中指陳，此不煩述。如老聃告於上智，孔子告於曾參，是皆
權現聖人，亦當禮請。經云：如來於淨身中現五趣身，告阿難言：
一切眾生亦曾為如來父母。故今所挂下位者惟父母兩幀而已，於左
邊畫父，右邊畫母。於親四邊，分開五趣，庶知五趣所有眾生皆是
我等昔日父母。如是安置，則不虧孝子之心。若父母已亡，既安靈
座，但平等供養，功德尤殊勝爾。若專為現在父母，亦於兩向別為
設座，請父母坐。於晝夜中獲聞大法，熏成種智，此乃孝子慕如來
之至養者也。

過現父母佛菩薩
道場左右把香焚，　兩向從來各有分。
五趣四邊情更切，　老聃孔子告猶勤。
聖凡合處忘人我，　名姓陳來檢疏文。
安置為何知不二？　如來聖訓總難聞。



7

道場合用儀當演
凡設此齋，先置生命四十九數，或一百八，或不限數，不問飛

沈皆可釋放。又造五色彩幡，長四十九搩手，或隨父母形量，寫父
母名而挂佛前，以表父母常在佛前也。又以淨財安排五分，每分一
百二十文。五分者，供養佛、法、僧、父、母也；百二十者，表
《孝行錄》中百二十門孝也。或有父母著不淨衣服，或是未經著，
皆可奉獻。《法華經》云：名衣上服，價值千萬，或無價衣，施佛
及僧。此數者多見經文，非誑惑爾。而世人為幽冥奏納，或不限
數。又欲得上妙衣，方可堪之。如諸佛菩薩福德具足，世無以加，
只以兩文、三文奉之，豈表施心殊勝？然布施者，誠人情之難能
也。人苟能其難，能其為善，不可至乎？《語》曰：「如有博施於
民，而能濟眾，……可謂仁乎？子曰：何事於仁？必也聖乎？堯舜
其猶病諸。」蓋言聖人難之，亦恐其未能為也；佛必以是而勸之
者，亦釋人慳吝之心故也。若慳吝之心未息，則布施之福不臻。又
見國王擲衣與彼裸衣女子，衣纔被體，業火自焚。如是至三，竟不
能得。若專為奏禭衣者，彼果得耶？是不得耶！若已生於人天之
中，則自有衣服莊嚴。若尚滯三途，縱得好衣，如何被體？敢明正
理，宜切遵依。

《大方便佛報恩經》
熏沐投誠建法壇，　婉若在世日承歡。
放生以數佛有訓，　布施將錢人所難。
須信懸幡亡脫化，　不然衣擲火摧殘。
兒孫若把慳來破，　過去親心永得安。

道場警策儀當演
佛言：世間之人行二種行即得現報。一者供養三寶，二者悖逆

二親，於現世中便得苦樂二受。如阿闍世王犯殺逆罪，身生惡瘡，
投佛謝愆，重苦解除以得輕受，良可證也。又言：於父母所少作不
善得大苦報，少作善事得大樂報。慈童長者之得失，可不思之？經
云：末法之時，孝順者少，背恩者多。圭峰云：富貴者荒於財色，
貧賤者迫於饑寒。此乃煩惱無明使之然也。我今警策大眾，各各追
念所生，恭恪一心，端莊三業，皈命三寶，奉事雙親。或發菩提大
心，或修菩提大行；或興大願，或運大悲。念念精專，心心勇猛，
切勿耽荒放逸，掉舉昏沈。天地降災，悔何所及？

報恩德菩薩摩訶薩
警策原從一念生，　香燈掩映法壇清。
欽尊三寶神偏凜，　悖逆雙親報不輕。
闍世悔心消積苦，　圭峰誡語釋無明。
會須猛勇為佛事，　福祿來臨萬事亨。



8

道場勸勉儀當演
此方聖人，曰儒曰道；西方聖人，字之曰佛。如鼎足三，不可

闕也。雖然為善不同究竟，同歸於孝清淨法行。經云：吾遣迦葉示
為老子，又遣淨光童子示為仲尼。老子曰：吾師化遊西竺，善入泥
洹。孔子曰：西方有大聖人，不治而不亂，不言而自信，不化而自
行。蕩蕩乎民無能名焉。且三教聖人何故如此相是？後世學者何故
如此相非？君不見明教大師云：人情莫不專己而略人，是此而非
彼，非過則爭，專過則拒。君子通而已矣，何必苟專？君子當而已
矣，何必苟非？或曰：儒教存中庸，老教存道德，則性命之說著
矣，何必俟佛而明？答曰：中庸乃性之造端，欲人知也；道德與性
命之指深，欲諸人也；佛教盡性命之圓極，欲人究也。故今遍舉佛
者，俾令我等父母德道之極故也。伏望大眾消磨彼此之見，泯絕是
非之情，以一乘之教門，酬二親之罔極。更望大眾，互為主伴而表
率之。

皈依海會聖賢眾
欲垂勸勉仗諸天，　為想高堂結佛緣。
三老化身皆助釋，　一乘妙理定宗禪。
指迷始破眾生惑，　篤孝當為明教先。
遵奉大師應有戒，　是非消卻道場圓。

(加持香水灑淨真言　（至）淨十方真言)

表揚咒水儀當演
伏以諸佛從真如海，起大悲心；眾生入塵勞門，由煩惱障。所

以現身現土，莫不利物利人。顯教則十二分經，總持乃一切密語。
持誦之者，觀想之流，或見或聞，或信或受。則乃背塵合覺，如還
丹點鐵以成金；決然入聖超凡，若片幡遇風而至海。今茲勝會，普
度有緣。四生六道，感應而來；十地三賢，混融無礙。法事所務，
咒水為先。憑仗伽陀，即成甘露。滅瞋心之業火，潤功德之叢林。
灑道場則濁穢頓除，霑會眾則塵勞解脫，變飲食則法喜禪悅，化黑
暗則智慧光明，然後悟法水之真空，登菩提之妙座。報恩法會，所
謂廣大勝緣，普與含情同歸華藏。

報恩勝會啟壇場，　密咒醍醐甘露漿。
安息飛煙雲霧捲，　蘭膏發焰慧燈光。
緇流濟濟皆精潔，　賢聖巍巍盡讚揚。
法雨滿空甘露灑，　道場何處不清涼？

南無無垢淨光佛
(加持淨衣真言　大悲咒)

(加持一切如來淨身口意真言　六部咒)

(加持甘露水真言　大明神咒經)



9

(加持灑地水真言　諸部因緣)

(加持直字梵語心經陀羅尼)

歌讚
一缽寒泉，蠲除熱惱，功勳莫可量。注想曹溪水，別來幾度春

光。靈源湛寂，灌清淨醍醐甘露漿。霏法雨，楊枝灑處，遍滿壇
場。

普願沾濡，使含情皆蒙出苦鄉。餓殍焦面，了悟自性真常。我
今法會，仗密語伽陀咒讚揚。周沙界，無人無我，盡獲清涼。

南無清淨慧菩薩　(回向)

摩訶般若波羅密大明咒經
觀自在菩薩行深般若波羅密多時，照見五蘊皆空，度一切苦

厄。舍利弗，色空故無惱壞想，受空故無作想，想空故無智想，行
空故無識想，識空故無覺覺想。何以故？舍利弗，非色異空，非空
異色。色即是空，空即是色。受、想、行、識，亦復如是。舍利
弗，是諸法空相，不生不滅，不垢不淨，不增不減。是空法非過
去，非未來，非現在。是故空中無色，無受、想、行、識，無眼、
耳、鼻、舌、身、意，無色、聲、香、味、觸、法；無眼界，乃至
無意識界；無無明，亦無無明盡，乃至無老死，亦無老死盡。無
苦、寂、滅、道，無智亦無得。以無所得故，菩提薩埵依般若波羅
密多故，心無罣礙。無罣礙故，無有恐怖，遠離一切顛倒夢想苦
惱，究竟涅槃。三世諸佛，依般若波羅密多故，得阿耨多羅三藐三
菩提。故知般若波羅密多是大神咒，是大明咒，是無上咒，是無等
等咒。能除一切苦，真實不虛。故說般若波羅密多咒，即說咒曰：

揭諦，揭諦，波羅揭諦，波羅僧揭諦，菩提薩婆訶。　(止)

如來廣孝十種報恩道場教誡儀文

漢洲綿竹大中祥符寺住持常講華嚴海印大師思覺集

第一時、開壇請佛、豎宗立教
皈依法身毗盧佛
皈依報身盧舍那佛
皈依化身釋迦佛
重伸教誡
比丘(某)稽首和南，謹白大眾：今此道場欲報父母大恩，再於

佛前重伸教誡。各各善思，奉親報本。
伏聞三德之基，人倫為主；百行之首，孝道為先。是以太昊炎

帝，謂之務本；武王周旦，稱曰大哉。至如訓子，憂於色難，示子



10

遊於知敬。先王奉法，乾象著名，哲后尊親，山川表瑞。遂有青鷹
合節，白雉馴飛，墳柏春榮，潛魚冬躍。傳之邦國，政令型於四
海；用之鄉人，德教加於百姓。況釋迦佛五趣齊現，而大悲佛三會
普收。嬰兒引導於勝觀，太子推稱於勝日。月光月雲母子互讚，藥
王藥上兄弟現通，俱使出邪途，盡令歸正道。必欲親證小果，彌勒
功能；母發大心，辟支恩力。目犍連飯持一缽，須闍提肉割三斤。
海水為之波騰，須彌為之搖動。賧子誤死，國王悲哀；德護著邪，
童子幾諫。光目女供僧則脫母苦於九泉之下，須彌多見佛則受親記
於大會之中。須知教光功越於恩光，法乳味甘於血乳，普使得全慧
命，長保法身。無量壽佛已證菩提，由福焰王子順理逆情之力；寶
花如來今成正覺，實威德太子聞法讚佛之功。夫天上天下之尊，尚
不忘於誕育；佛前佛後之子，安敢昧於生成？所以今日苦口叮嚀，
勸勉會中各希猛省，共報大恩，俾令歷劫親緣，得滿十種利益。所
謂得壽命故，獲富饒故，離災難故，值好眷屬故，壽終不墮三惡道
故，不生卑賤故，常受人天身故，得生佛淨土故，乃至究竟出離三
界故，成就佛果故。憶佛菩薩是人之子，我輩亦是人之子，佛菩薩
度親已訖，我輩今日何為？若願度親，當發菩提大心而為其本。向
下敘述發菩提心因緣，伏願大眾各各志誠，如法諦聽。

今此第一時開壇請佛、豎宗立教法事分為二十四節：勸發菩提
心；勸發四心；參禮三寶；清淨三業；薰香供養；灑淨潔滌；淨壇
結界；散花行道；白佛敘意；嘆佛宣疏；禮請上聖；啟祝聖賢；召
集神祗；豎宗立教；儒釋以孝為宗；明孝所因；正明苦行因緣；返
生慰勞；因孝成佛；方便化導父母；為父母轉大法輪；究竟奉親；
普勸大眾；讚十種恩。

且第一、勸發菩提心
夫菩提心者，即覺心也。眾生本有，昧而不知。常興無明，而

供止住。菩薩由之廣興萬行，諸佛由之而般涅槃。故《華嚴經》
云：菩提心者，猶如慈父訓導一切諸菩薩故；菩提心者，猶如慈母
生長一切諸菩薩故；菩提心者，猶如乳海養育一切諸菩薩故；菩提
心者，猶如善友成益一切諸菩薩故。《佛報恩經》云：「菩薩摩訶
薩知恩者，當發阿耨多羅三藐三菩提心；報恩者，亦當教一切眾
生，令發阿耨多羅三藐三菩提心。」昔有轉輪聖王已發大心，遂告
五百太子言：「汝真實孝子者，當發菩提大心。」時五百太子聞是
語已，感父母故，尋聲即發菩提大心。今日今時，敢問大眾：能為
父母於此菩提大心，能發不能發？

(答)能發。
既能發已，宜在堅持。縱遇熱鐵輪，此心無退轉。
各發無上菩提心



11

第二、勸發四心
眾等雖發大心，了知心體廣大圓滿，包含一切；森羅萬像，皆

現其中；父母宗親，皆不外此。然不能起大方便作大津梁者，為體
中缺用故也。是故重勸會眾又發四心，庶令體用雙彰，理行俱顯。
所謂四心者，即孝順心、設供心、拔苦心、報恩心者也。且分為
二：一約世間，二約出世間。且約世間者，為父母之教令，奉父母
之甘旨，即孝順心也；值父母之誕辰，延父母之壽考，即設供心
也；進父母之醫藥，免父母之病惱，即拔苦心也；承父母之顏色，
念父母之生成，即報恩心也。若約出世之孝者，息父母造惡之念，
發父母作善之心，即孝順心也；勸父母不捨成正覺之因，令父母不
捨度眾生之願，即設供心也；於六趣中出父母分段生死之苦，於三
乘中出父母變易生死之苦，即拔苦心也；非但度脫一世父母，必欲
度脫歷劫父母，即報恩心也。又如阿闍世造五逆罪，非孝亦非順
也；董黯報讎雖孝，非設供也；郭巨埋兒雖孝，非拔苦也；樂春不
出雖孝，非報恩也。又忍辱太子療父亦孝，亦孝順也；福焰王子施
佛亦孝，亦設供也；光目女子飯僧亦孝，亦拔苦也；淨藏淨眼回邪
亦孝，亦報恩也。會眾若能依佛言教，行佛孝行，當具發四心，具
行四行。敢問大眾，能為父母於此四心，能發不能發？

(答)能發。
既能發已，切在行持。此心即是佛心，此行即同佛行。如此則

佛不請而自現，神不召而自來，罪不懺而自消，福不求而自至。悖
逆者自生敬愛，毒惡者必啟慈心。若發無上菩提心，則指日可待者
也。

各發無上孝順心
各發無上拔苦心
各發無上設供心
各發無上報恩心

(加持發菩提心真言　堅固菩提心真言)

第三、參禮三寶
佛是三界大師，法乃群生眼目，僧具六和上士，並為真淨福

田。背之則邪，順之則正。我今皈命，建立道場。惟願慈悲，加持
覆護。
(眾誦讚嘆三寶陀羅尼)

信禮佛法僧三寶
南無一心奉請

十方三世一切諸佛
諸大菩薩摩訶薩眾



12

聲聞緣覺一切賢聖

願共諸眾生，一心頭面禮。
大眾志誠心，同嘆三寶偈：

法身報身及化身，　經律論藏甚深文。
開迷化導阿羅漢，　參禮南無佛法僧。

眾等各運志誠，一心頭面敬禮
波羅蜜滿足，　淨性覺智慧，
勝心得成就，　故號名為佛。

過現未來常住佛寶
眾等各運志誠，一心頭面敬禮

無染性清淨，　永離於世間，
不觀世五陰，　常住名為法。

過現未來常住法寶
眾等各運志誠，一心頭面敬禮

身心常無為，　遠離四種食，
為世良福田，　故稱和合僧。

過現未來常住僧寶　(投疏)

(加持三寶滅罪真言　止)

開壇門部陀羅尼
法不孤起，仗境方生。法隨法行，建立法幢。法幢既立，必有

因由。今此道場，寧無由致？先當入壇，清淨三業；焚香灑淨，淨
壇結界；散花行道，以為佛事。先當清淨三業，三業論文，法師布
露。

伏聞色身危脆，始從虛偽而生；六欲不迷，要會真空之理。蓋
為妄生十惡縈纏，業垢俱蒙，若非秘咒洗除，難使真金離礦。欲得
一身清淨，多身清淨，方可登壇；頓令上根修行，中根修行，只教
契理。淨三業咒，振鐸誦持。眾等三業肅恭，六根慶快，請三藏法
師，誦淨三業偈：

身口意業本來同，　一念纔迷失本宗。
喝散障雲無點翳，　一輪杲日照當空。

除蓋障菩薩
(淨三業真言)

三業六根悉清淨
伏聞纔炷龍涎，非泛常之臭味；便同麝腹，有分外之馨香。要

知五分法身，別是一般氣息也。何用調和之法，又不因薰染之功。
信手拈來，直穿透諸人鼻孔；從頭爇處，聊表出檀那善根。庶機感



13

格於聖賢，可以充塞於天地。氤氳無盡，空中結寶蓋而低垂；紛馥
有餘，座上噴篆煙之縹緲。更憑神咒，以表信心。

五分法身真妙香，　人人具足露堂堂。
無根樹下親拈出，　供養如來大法王。

香供養菩薩
(焚香真言)

香嚴童子大菩薩
伏聞妙湛靈源，無三世十方之影像；真空性水，現六凡四聖之

波瀾。遶華藏世界而來，從阿耨達池而出。滔滔覺海，浩浩潮宗。
何妨細灑楊枝，莫不普霑香水。洗心滌慮，如八德之清涼；激濁揚
清，同一時之瀟灑。更憑神咒，盡化醍醐。灑淨有偈，今為舉揚。

八功德水自天真，　善洗眾生業垢塵。
流入毗盧華藏界，　個中無處不超倫。

楊枝手菩薩
(灑淨真言)

壇場內外悉清淨
大集無邊弗留，一新寶坊；法華有謀皆同，三變淨土。鶖子不

如螺髻，祗園何異鷲峰？毫端中現一切道場，拂子上有三世諸佛。
矧茲勝會，普徹上方。浩浩難思，放佛光於壇壝；重重無盡，如帝
網之寶珠。更仗密言，莊嚴法席。

聚沙成塔亘青天，　舉止分明在目前。
法界道場瀟灑處，　自然湧出一枝蓮。

淨壇場菩薩
(淨壇真言)

雪山童子大菩薩
域民不以封疆為界，有德則來；海眾盡列華藏之都，無往不

利。將奉佛於不可及之處，先遣魔於無何有之鄉。便同寶地莊嚴，
自有金剛圍遶。九十六種惶惶破膽，千萬億眾拳拳服膺。纔聞振鐸
琳琅，莫不列堵清淨。

荊棘林中業火生，　經由大地任縱橫。
金剛結出摩訶力，　直向如來行處行。

尊勝幢菩薩
(結界真言)

結大界菩薩
桃花換卻眼睛，不知誰悟？蓮香穿透鼻孔，返被人嫌。仰天攀

桂而來，撥雪探梅而去。更休問姚黃魏紫，也莫辨李白桃紅。帝釋
勘破空生，二俱有過；天女簸弄鶖子，一向無端。如今開啟法筵，



14

且與拈提公案。翠浮霞彩，紛紛飄下九霄；濃剪白花，馥馥散來四
座。

一花五葉祖師傳，　淺白深紅有萬般。
晏座岩前無法說，　紛紛墜落紫雲端。

寶曇花菩薩
(散花真言)

花供養菩薩　(止)

仰告諸佛諸菩薩
誦梵相讚

如來妙色身，　世間無與等。
無比不思議，　是故今讚禮。
願共諸眾生，　一心頭面禮。
如來色無盡，　智慧亦復然。
一切法常住，　是故今讚禮。

願共諸眾生，一心頭面禮。
如來智慧燈，　同嘆一切僧。
能生三世佛，　是故我皈依。

願共諸眾生，一心頭面禮。
仰告諸佛諸菩薩
第九、白佛請聖
伏聞凝然一相，釋迦不會而迦葉難傳；大矣雙親，忉利歸寧而

迦維往省。人人法爾，佛佛道同。法身慧命，本自圓明。病眼空
花，原來妄現。蘊貪瞋癡之業種，惱害所生；墜戒定慧之聖胎，甘
為夭折。累劫改形易報，何時返照迴光？此日今時報恩設供，比丘
(某)稽首和南，至誠仰告報恩海會諸佛菩薩，三界四府萬靈，十方
滿空賢聖，今當第一時宣演如來行孝法門，開導人天覺路，伏願諸
聖不捨慈悲，加持覆護。願此法音，周遍法界。凡見聞者，悉皆迴
光。依教修行，不違恩養，普及一切，同證菩提。

皈依大孝釋迦佛
百億剎中號大雄，　四王捧足誕皇宮。
遊城知苦觀假幻，　入騎雪山了悟空。
阿耨乳恣金色相，　菩提樹下玉毫容。
獨尊十號天人主，　開教源流剎海中。

(加持警覺如來出定真言)

已滅瞿曇，未生彌勒，像季法弱魔強。迷頭認影，終日只顛
狂。鬥爭人我堅固，毀正法，違背爺娘。華報現，三災八難，苦海
絕津梁。



15

我師龜鑒，報恩設供，火急迴光，圭峰、明教、慈覺為提綱。
世、出世間行孝，思罔極，正好承當。斯法會，難遭難遇，信手炷
心香。

南無大孝釋迦牟尼佛
第十、嘆佛宣疏
今此道場會主，即是本師釋迦牟尼如來。先當總伸讚禮本師德

業，然後運心平等敬禮眾等。當禮拜時，如法應和。
稽首三界主，　大孝釋迦尊。
累劫報親恩，　積因成正覺。
將永錫眾類，　應請演斯經。
欲使報恩人，　咸能酬罔極。

仰告諸佛諸菩薩
世尊功德難盡讚揚，具有疏文，謹當宣讀。(宣一時疏文，入意至)

稽首和南，志心仰告真淨法界海，微剎土中(敘聖位如禮文，敘願意至)

香燈告就，具疏虔誠禮請上位聖賢者。伏願天花瑞像，巍巍堂堂而
直下寶階；白毫相中，燦燦爛爛而遍周沙界。一真獨露，五趣皆
空。凡我有情人，同證無生忍。仰冀覺慈，俯遂凡懇，和南謹
疏。　(外壇化納)

凡情上達大圓鏡
(加持諸佛願智真言)

第十一、禮請上聖
經云：凡禮拜時，須得五體投地，先發大願，然後作禮。作如

是言：我今五體於佛作禮，為斷五道，離於五蓋，願諸眾生無壞五
道，具足五眼。願我右膝著地之時，令諸眾生得證覺道；願我左膝
著地之時，有著邪見者令住正法；願我右手著地之時，如佛手指著
地，震動現瑞，證大菩提；願我左手著地之時，於諸外道以四攝法
而攝取之；願我首頂著地之時，令諸眾生悉得成就無見頂相。眾生
各各深會此言，發願作禮。
(加持禮拜真言)

志心皈命禮，法身不動，化現隨緣。真慧日之騰空，實曇華之
應世。二千年前為真孝子，三千界內作大醫王。累劫報恩，忘軀命
而難捨能捨；三祗成道，度父母而從生至生。併眾苦於一身，火輪
墮地；攝雙親於五趣，毫相遶身。說法九夏而安慰摩耶，身湧七多
而攝受淨飯。願王報本，道力寧親，大慈大悲大孝釋迦牟尼佛。伏
願開為親之方便，運同體之慈悲。攝受報恩人，同行出世孝。慈愍
故，悲愍故，大慈悲愍故。
(加持佛頂奉請印咒　請一切諸佛咒)

(請釋迦佛咒　請聖賢咒)



16

信禮大孝釋迦佛　(炷香)

禮請聖賢
禮拜能除我慢障，　禮拜能感尊貴身，
禮拜能滅七支愆，　禮拜能生三業善。

今當禮請，報恩會上，諸佛菩薩，降臨道場，受請供養。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請

清淨法身毗盧尊師
圓滿報身盧舍那佛
三類化身釋迦文佛

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請

成利慧佛
勝日身佛
勝光佛
雲雷音宿王佛
華智佛
覺華定自在王佛
清淨蓮華目佛

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請

無量壽佛
寶華佛
彌勒佛
十方三世一切諸佛

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請

文殊普賢二大菩薩
觀音勢至二大菩薩
藥王藥上二大菩薩
天藏地藏二大菩薩

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請



17

無垢光女菩薩
月光童子菩薩
大自在天子菩薩
迦葉菩薩
淨光童子菩薩
諸大菩薩摩訶薩

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，一時禮請

阿難目連二尊者
辟支伽阿羅漢眾
圭峰禪師
慈覺禪師
明教大師
遍法界中，報恩海會一切聖賢

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
上來禮請報恩海會諸佛菩薩，已沐雲臨道場。伏願天眼遙見，

慧耳遙聞，他心遙知，神通遙鑒，以大悲力，啟無緣慈，憐憫有
情，哀受我請，慈悲護念，降臨道場，證盟此齋，充遍法界。願此
善力，廣大無邊，猶若虛空，具諸功德。

奉請已，一心皈命禮常住三寶。
(加持諸佛集會真言　（至）蓮華捧足真言)

第十二、啟祝聖賢
經云：十方諸佛各告眾言，釋迦如來為諸大眾說《報恩經》，

為欲饒益諸眾生故，為欲拔苦眾生邪疑毒箭故，為初發心菩薩堅固
菩提不退轉故，為令二乘究竟一乘道故，為令菩薩速成菩提報佛恩
故，為令眾生念重恩故，欲令眾生越苦海故，欲令眾生孝父母故。
又按《陀羅尼經》云：奉請釋迦牟尼佛，當坐道場中。一心卻坐，
合掌瞻仰世尊，即以偈誦，三面讚說，頂禮捧足，即得如來加持護
念。眾等志誠，如法應和。

南無佛智慧清淨，　那羅延力骨鎖身。
波羅蜜多六度行，　大慈悲父常為人。

(加持如來護念真言)

外壇拜召
陀羅尼力信無邊，　普召含靈在佛前。
由恐四生中漏落，　更祈六道外招筵。
淨壇坐遣香雲去，　陰界遙聞寶鐸傳。



18

願自會中生樂國，　不辭佛敕為重宣。
(炷香　設禮)

南無越三界菩薩
第十三、召集神祗
上來禮請諸佛菩薩，已沐降臨。今當召集神祗，普伸津濟。故

《修行地道經》云：若有修行，見始終患。所謂地獄之毒，餓鬼之
苦，畜生之惱，人中憂悲，天上無常，不可堪矣！又無始來，與父
母違，兄弟離間。涕泣流淚，超於大海；飲親之乳，逾於江漢。設
積身骨，過須彌山。其髓塗地，可遍天下；其血流墮，多天下雨。
或父哭子，或子哭父。顛倒上下，不可紀極。修行自察如是之厄，
積功累德欲度一切。視之如父，視之如母，視之如子，視之如身，
等無有異。為六道人，對苦無量。雖歷五道生死之患，心不回動。
行大慈悲，救濟十方。免眾想念，當如是觀。五道眾生，無非父
母。今欲召集，發願為先。今依《大方廣佛華嚴經》發大誓願，眾
等志誠，如法應和。

孝養父母，當願眾生善事於佛，護養一切。
見報恩人，當願眾生於佛菩提，能知恩德。
見背恩人，當願眾生於有惡人，不知其報。

(加持天龍八部真言　普召請真言)

菩薩遍觀於六道，　莫非皆是宿親緣。
普伸召集赴香壇，　願奉旨甘並法施。

唵(引)。阿鼻娑摩耶。拔折黎。達囉囉吽。
唵(引)。俱嚕陀。娑婆提。婆那耶。莎嚩訶。
天道咒
唵(引)。俱胝俱胝。俱那哩遮哩。娑婆訶。
修羅咒
唵(引)。阿訶滯伽耶。摩訶帝難陀。經底摩訶滯答鍐。娑婆素

喃。娑婆訶。
人道咒
唵(引)。摩訶梵。摩訶耶。伊呬伊呬。娑婆訶。
畜生咒
唵(引)。娑婆枳吒耶。伊呬伊呬。娑婆訶。
餓鬼咒
唵(引)。莎婆提。婆迦羅。賀那。娑婆訶。
地獄咒
唵(引)。俱摩哩吒。娑婆訶。
六道咒
唵(引)。娑婆者。陀囉尼。伽囉耶。娑婆訶。



19

鬼神咒
唵(引)。暮伽。迦履沙野吽。
普召請咒
唵(引)。步步哩。怛他伽哆耶。
唵(引)。薩婆薜荔哆。誐囉沙。伊呬伊呬。婆婆訶。　(止)

南無香雲蓋菩薩
拜召下凡
今當召請下凡有情，眾等志誠，如法拜請。
香花一心奉[卄/(方*可)]請，遍法界中一切天仙道眾，伏願承

佛神力降臨道場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，遍法界中一切人倫道眾，伏願承佛神力降臨道

場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，遍法界中一切修羅道眾，伏願承佛神力降臨道

場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，遍法界中一切地獄道眾，伏願承佛神力降臨道

場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，遍法界中一切餓鬼道眾，伏願承佛神力降臨道

場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，遍法界中一切畜生道眾，伏願承佛神力降臨道

場，攝受報恩，速求解脫。
香花一心奉請，道場會主二門四門歷代宗親，當齋亡者含靈等

眾，伏願承佛神力雲集道場。　(同前)

信禮解脫月菩薩
上來仗佛神力，召請六道有情已竟，運動法樂，歸壇奉安。

我以大悲佛神力，　召請冥陽諸有情。
曠劫饑虛餓鬼等，　不違佛勅來降臨。

炷香設禮
益聞一靈真性，本無去以無來；四大幻身，乃有生而有滅。虔

爇信香，恭伸奉安。
香花一心奉安，遍法界中一切天仙道眾、修羅、人倫、地獄、

餓鬼、畜生道眾。　(以上同前)

伏願靈通萬物，心配三才。由五種之業根，迷一真之佛性。人
身失卻，趣類托生。輪迴逼迫於多生，寒苦侵淩於萬物。今憑大覺
建設法筵，禮蓮臺而返本還源，不生不滅；聞正法而超凡入聖，無
去無來。出娑婆之苦海，生華藏之玄都。面奉玉毫，親蒙授記。

上來安奉已竟，大眾志誠，稱誦五如來聖號：

南無寶勝如來



20

南無廣博身如來
南無妙色身如來
南無甘露王如來
南無離怖畏如來

若人稱念此名者，所生之處多饒財寶，離諸貧乏，所獲身量。
如淨琉璃，人所喜見，處大眾中有大名稱。我等今日，與諸有情，
得聞此經，願罪消滅。　(後二句重念)

(稱念)《大般若波羅蜜經》：
一切有為法，　如夢幻泡影，
如露亦如電，　應作如是觀。

(稱念)《大寶積經》：
假使百千劫，　所造業不忘，
因緣會遇時，　果報還自受。

(稱念)《大方廣佛華嚴經》：
若人欲了知，　三世一切佛，
應觀法界性，　一切惟心造。

(稱念)《大般涅槃經》：
諸行無常，　是生滅法。
生滅滅已，　寂滅為樂。
如來證涅槃，　永斷於生死。
若能志心聽，　常得無量樂。

小乘四諦法門：苦聖諦、集聖諦、滅聖諦、道聖諦。
中乘十二因緣法門：無明緣行，行緣識，(至)憂悲苦惱滅。
大乘六度萬行：布施般若波羅蜜，持戒、忍辱、精進、禪定、

智慧摩訶般若波羅蜜。
皈依三寶：皈依諸如來、五智十身佛，皈依最上乘自覺真如

法，皈依不退轉大悲菩薩僧。
聞經佛子罪消滅

(上來仗佛神力，安奉已周，法樂回壇。)

大眾志誠心，同誦灌沐偈：
我今灌沐諸如來，　淨智莊嚴功德聚。
願五濁人今離垢，　同證如來淨法身。

淨身器菩薩摩訶薩
(加持灌頂清淨真言　施無畏真言)

是諸眾等人各胡跪，嚴持香花，如法供養。
(加持五供養真言)

普供養菩薩摩訶薩　(止)



21

如來廣孝十種報恩道場教誡儀文終



22

如來廣孝十種報恩道場儀文卷上
第一時陞座

(加持四十二字母真言　歌讚)

南無《大方便佛報恩經》　(和)大孝釋迦牟尼佛
豎宗立教儀宣演　(和經題)

比丘(某)等伏聞明教大師云：「養不足以報父母，而聖人以德
報之；德不足以達父母，而聖人以道達之。道也者，非世之所謂道
也。妙神明，出生死，聖人之至道者也。德也者，非世之所謂德
也。備萬物，被幽明，聖人之至德者也。且君子之所謂孝者，先意
承志，諭父母於道，非真養者也。……夫天下之報恩者，吾聖人可
謂至報恩者也；天下之為孝者，吾聖人可謂純孝者也。……吾從聖
人之後，而其德不修，其道不明，吾徒負父母而愧乎聖人者也。」
故知「善天下，道為大；顯其親，德為優。告則不得其道德，不告
則得道而成德。所以聖人輒遁於山林，逮其以道而返，德被乎上
下，天下稱之曰有子若此，尊其父母曰大聖人之父母。聖人可謂略
始而圖終，善行權也。古之君子有所為而如此者，吳太伯其人也。
必大志可以彰大用，必大潔可以持大正。聖人推勝德於人天，顯至
正於凡嚮。故聖人之法，不願乎世嗣。古之君子有所為而如此者，
伯夷叔齊其人也。道固尊於人，故道雖在子，而父母可以拜之，冠
義近之矣。《禮》曰：以冠而字之，成人之道也。見於母，母拜
之。俗固本於真，而其真已修，則雖僧可以與王侯抗禮也，而武事
近之矣。《禮》曰：介者不拜，為其拜而蓌拜也。不拜，重節也。
母拜，重禮也。禮節先王猶重，大道焉可不重乎？俗曰：聖人無
父。固哉，小人之好毀也！彼眸盲然而豈見聖人為孝之深渺哉？」
然天下以儒為孝而不以佛為孝者，「是見儒而未見佛也。佛也極
焉。以儒守之，以佛廣之；以儒人之，以佛神之。孝其至且大矣！
水固趨下也，洫而決之，其所至不亦速乎？火固炎上也，噓而鼓
之，其所舉不亦遠乎？」「故聖人之為道也，無所不善。聖人之善
也，未始遺親。親也者，形生之大本也，人道之大恩也。惟大聖人
能重其大本也，能報其大恩也。今天下之為道者，孰與於聖人也？
聖人之道大臻，巍巍乎獨尊於天下，不可得而生，不可得而滅也。
及其應物，尚順乎人道，不敢忘其母之既死，不敢拒其父之見命。
故方其成道之初，登天先以其道諭其母氏。三月復歸於世，應命還
其故國，父於道，而其國皆化。逮其喪父也，聖人躬與諸釋負其棺
以趨葬。聖人所謂與人道而大順也。」是故當知，「善固有其大者
也，固有其小者也，固有其奧者也，固有其淺者也。奧道妙乎死生
變化也，大善徹乎天地神明也。佛之道，其奧道者乎？佛之善，其



23

大善者乎？故《論語》云：『多聞，擇其善者而從之。』不其然
哉？不其然哉？」

大孝瞿曇道最尊，　都緣累劫報親恩。
三牲日奉非真養，　萬德身嚴乃本根。
返拜不妨驚梵釋，　初行已解指乾坤。
堪嗟我輩相違背，　虛負劬勞血一盆。

大孝釋迦牟尼佛
儒釋以孝為宗
諸佛設教，以孝為宗；菩薩修行，以孝為本。夫孝也者，有可

見也，有不可見也。可見者，孝之行也；不可見者，孝之理也。理
也者，孝之所以出也；行也者，孝之所以形容也。修其形容而其中
不修，則其事父母之不篤，惠人不誠；修其中而形容亦修，其惟事
父母而惠人。是亦振天地，感鬼神也。天地與孝同理也，鬼神與孝
同靈也。故天地鬼神，不可以不孝求，不可以詐孝欺。故《書》
云：夫孝置之而塞乎天地，普之而橫乎四海，施之後世而無朝夕。
又云：天之經也，地之義也，民之行也，至哉大矣！又孝也者，大
戒之所以先也；戒也者，眾善之所以生也。為善微戒，善何生焉？
為戒微善，戒何自焉？故經云：孝名為戒，亦名制止。若有眾生，
持此戒者，孝心即是佛心，孝行即同佛行。故知「孝」之一字，眾
妙之門。慈覺頌云：「佛以孝為宗，岩前古路通。微塵菩薩子，盡
入此門中。」即其義也。

我聞佛語孝為宗，　孝行原來佛行同。
內蘊佛心遵雅訓，　外行孝行紹宗風。
母胎集會真身露，　父臆捫摸妄業空。
多少知恩菩薩子，　古今盡入此門中。

大孝釋迦牟尼佛
(加持大獻藥真言　歌讚)

明行孝所因儀當演
《大方便佛報恩經》云：佛在王舍城耆闍崛山中，與大比丘眾

二萬八千人俱。爾時阿難入城乞食。有一婆羅門子，孝養父母，擔
負老母，亦次第乞。若得好食，仰奉於母；若得惡食，而自食之。
阿難見已，歡喜讚言：「善哉！善哉！善男子，供養父母，奇特難
及。」有一梵志亦是大眾唱導之師，執著邪論，語阿難言：「汝師
瞿曇，自言善好，有大功德。惟有空名，而無實行。適生七日，其
母命終。逾出宮城，父王苦惱。是故當知是不孝人。」阿難聞已，
心生慚愧。還至佛所，具陳上事。爾時世尊熙怡微笑，從其面門放
五色光，照於十方一切佛土。彼諸世界諸菩薩眾來至佛所，心生戀
慕。佛攝光明，遶身七匝，還從彼入。阿難白佛言：「世尊，事佛



24

已來未見佛笑，笑必有意，願佛說之。」大眾之中，有七寶蓮花從
地化生。是時如來即陞華座，於淨身中現五趣身，一一趣中有萬八
千種形類，現八千種身，乃至虛空法界不可思議眾生等身。告阿難
言：「如來本於生死中時，於如是等微塵數不可思議形類一切眾生
中具足受身。以受身故，一切眾生亦曾為如來父母，如來亦曾為一
切眾生而作父母。為一切父母故常勤修習難行苦行，不休不息。為
孝父母，知恩報恩，故今速得阿耨多羅三藐三菩提。吾當為汝，略
說孝養父母苦行因緣。」是知如來行孝，不止一生。原其報恩，歷
塵沙劫。昔年因行既不可思議，今日果報亦不可思議。

如來孝行有何因？　一一如經為指陳。
喜見婆羅供母氏，　空驚梵志毀能仁。
后薨王哭情雖隔，　光遶蓮花道最尊。
若論我師非孝敬，　誰於五趣現多身？

大孝釋迦佛
正明宿世苦行因緣
佛告阿難及諸大眾：昔有國王生一太子，號須闍提，身黃金

色。時宮殿神語大王言：「羅睺大臣近生惡逆，不久至此。」其王
驚怖，抱持太子，即出進路，歸投鄰國。其王夫人，亦隨王行。糧
餉已盡，前路猶遠。王與夫人舉聲大哭：「云何今日，受此禍
對？」王欲小停，懼冤家至；正欲前進，饑渴所迫。王又思惟：
「不作方便，三人併命不離此死。我今何不殺於夫人，以活我身，
並續子命。」即便拔刀。太子白言：「欲作何等？」王實語之。太
子言：「何處有子噉於母肉？既不噉肉，子亦當死。何不殺子濟父
母命？」王言：「寧可喪命，終不殺子噉其肉也。」子諫父言：
「惟願父母莫殺子身，可日日持刀就子身上割肉三斤，分作三分。
二分奉上父母，一分自食。」父母聽子，割而食之。身肉轉盡，骨
髓相連，尋便倒地。王即抱持，舉身大哭：「我等無狀，橫噉汝
肉，使汝痛苦。」太子言：「已噉子肉進路至此，可於身中盡割餘
肉，用濟父母，可達所在。」爾時父母又復割之，隨路而去。十方
蚊虻聞血肉香，遍體咂食，痛不可言。太子即作誓言：「今我此身
供養父母，願我父母常得餘福，臥安覺安，諸蚊虻等皆得飽滿，令
我來世，得成作佛。願以法食除汝饑渴，生死重病。」佛告阿難：
「彼父母者，即今父母是；彼太子者，即我身是也。」又忍辱太子
者，知其父王身嬰重病，命在旦夕，往告諸臣：「父王困篤，今當
奈何？」諸臣報言：「求覓藥草，了不可得。」太子問言：「所求
藥草，為是何物？」大臣言：「正是從生至長不瞋人眼睛及其人
髓。若得此藥，即全王命。若不得者，命在不久。」太子言：「但
使父王病得挼者，假使捨百千身，亦不為難，況我今日此穢身



25

也。」大臣言：「如此之事，隨太子意。」爾時太子心生歡喜，即
呼旃陀羅斷骨出髓，剜其兩目。爾時大臣即搗此藥，奉上大王。王
即服之，病即除瘥。問諸大臣：「汝等如何得此妙藥？」大臣言：
「今此藥者，忍辱太子之所辦也。」王即問言：「太子何在？」大
臣言：「太子在外，身體傷損，命去不遠。」王到子所，其命已
終。王及夫人，舉聲大哭。即以牛頭旃檀香木闍維太子，所有身
骨，起塔供養。又經云：西天有鳥食人稻子，田主捕之，復剪其
羽。中有一鳥，欲剪垂淚。主問其故，鳥曰：「我母無目，不能自
給，皆我求食而養。今無毛羽，母即餓死，是以故泣。」主人語
曰：「汝可取稻還與汝母，莫為疑難。」忽不見來，主怪念之。尋
其居處，見在巢中抱母而泣。主人曰：「何不取稻供母？因甚在此
悲號痛哭？」報主人曰：「我母既亡，取食無用。」主人遂將存亡
二鳥而歸。存者曰：「我欲自死。」主人放之，上飛數丈，投地而
終。又《雜寶藏經》云：有一鸚鵡，父母俱盲，常採花果，先奉父
母。時有田主，初種穀時而作誓言：「所種之穀，與眾生共食。」
時鸚鵡子採取穀穗以供父母，是時田主按行苗稼，見剪稻穗，忽生
瞋怒，網捕鸚鵡。鸚鵡告言：「先有好心，施物無吝，如何今日而
見網捕？但田者如母，種子如父，實語如子，田主如王，擁護由
己。」作是語已，田主歡喜，問鸚鵡言：「汝取此穀，意復為
誰？」答言：「有盲父母，願以奉之。」爾時世尊而說偈言：　(此

經偈出《寶積經》內)

又復重念作鸚鵡，　取人稻穀養二親。
稻主執我生瞋恚，　云何盜我熟苗稼？
我即報言汝種時，　願與一切眾生共。
我今取以養父母，　是故不名為偷盜。
稻主即時生歡喜，　我是禽獸汝是人。
善哉鸚鵡有智慧，　能懷孝養供父母。
我從今去以稻施，　任汝供養於二親。
如是過去無量事，　無有苦行而不作。
未曾有懷疲厭意，　以求無上清淨道。

吟偈
正明苦行報恩時，　諦聽令人重愴悽。
割肉闍提原是我，　捨身忍辱更求誰？
剪翊竟免西天鳥，　脫網曾為鸚鵡兒。
淨飯摩耶今日看，　方知有子大慈悲。

大孝釋迦牟尼佛
(加持佛頂印咒真言　毗盧無見頂相真言　歌讚)

反生慰勞儀當演



26

《賧子經》云：佛告阿難：昔有菩薩名曰慈慧，孝養父母，供
侍師長。時迦夷國中，有一長者孤無兒子，夫婦兩目皆盲，心願入
山求無上慧。菩薩念言：「此人發意，欲學佛道，若入山者，或墮
溝坑。若我壽終，當為作子。」爾時慈慧，終其年壽，即便往生盲
父母家。父母歡喜，愛之甚重，字曰賧。子至孝仁慈，奉侍父母。
賧子十歲，白父母言：「本發大意，欲入深山。豈以子故，而絕本
願？願隨父母俱共入山，侍養之宜不失時節。」父母與子即便入
山。賧到山中，種種豐實。時父母渴，欲便飲水。賧披鹿皮提瓶汲
水。國王出獵，箭誤中賧，正射其胸。被毒箭已，舉身皆痛，即時
命終。王心怖懼，即將數人詣父母所，具言上事。父母聞之，舉身
自撲，如泰山崩。仰天訴言：「我子賧者，天下至孝，無有能過。
一旦無子，俱亦當死。大王今者牽我二人，往子屍上。」王即引導
至於子所。父抱其頭，母抱兩腳，著於膝上，各以兩手捫摸賧箭，
仰天呼呼言：「諸天龍神，我子賧者，天下至孝。」於是父母俱出
誓言：「若賧至孝，天地所知，箭當拔出。」時天帝釋見是事已，
來住賧前，以神妙藥灌賧口中。藥入口已，箭拔毒出，更生如故。
父母聞已，兩目皆開。王大歡喜，禮父母已，還禮帝釋及彼賧子。
賧與王言：「欲興福者，安慰人民，當令奉戒。」王與大眾，敬奉
賧教。佛告阿難：「彼賧子者，吾身是也。」又《佛報恩經》云：
善友太子入海採寶，留滯他國。未入海時養一白雁。爾時夫人往到
其所，語其雁言：「太子昔時常供汝，今入大海，生死未分。汝今
云何不念太子？」雁即悲鳴報夫人言：「欲覓太子者，不敢違
命。」爾時夫人即自作書繫其雁頸，其雁飛空至於大海，次第往到
利師跋國，遙見太子，斂身而下。太子取書，撥封披讀，即知父母
追念太子，兩目失明，尋即歸國。父母聞之，歡喜奉迎。王與夫人
目瞑，不見太子形容，以手捫摸，作如是言：「父母念汝，憂苦如
是。」太子問訊起居事訖，即持寶珠作咒願言：「此寶珠是如意寶
珠者，令父母兩目明淨如故。」作是願已，尋即平復。父母見子，
歡喜無量。時善友者，亦如來是也。又聞薩埵太子捨身濟虎，父母
聞已，悶絕擗地，良久乃甦，即時奔至捨身之處。爾時餓虎食肉已
盡，惟有骸骨狼籍在地。母扶其頭，父捉其足，哀號悶絕，絕而復
甦。時彼太子命終之後，生兜率天，天眼徹視，見前捨身，父母悲
悼啼哭過甚，或能於此喪身失命，我今當往，諫諭父母。即從天下
住於空中，種種言詞解諫父母。父母仰問：「是何神耶？」天曰：
「我是太子摩訶薩埵。我由濟虎，生兜率天。父母當知：有法歸
無，生必有終。生死常途，何獨沒於煩惱之海，不自覺悟？」父母
報言：「汝行大慈，恩及一切。捨我取終，吾心念汝，荒塞寸
絕。」於是天人，復以偈句，報謝父母，父母於是小得惺悟。如上



27

所述，皆是如來神智洞達，妙用難思。若不迥出常倫，安能反生慰
勞？實報恩者，可不深思？

回身三界孝慈深，　悲救還生慰勞心。
賧子更生天遺藥，　盲親再見主傾金。
採珠歸國方饒益，　飼虎生天解訪尋。
笑彼法華窮子意，　捨身逃逝不歸欽。

大孝釋迦牟尼佛
因孝成佛儀當演
《佛報恩經》云：須闍提太子割彼身肉養父母已，即發誓願：

願我成佛，以法施人。發誓願已，天宮震動。時天帝釋現太子前，
謂太子言：汝捨難捨，供養父母。如是功德，唯願生天耶？為魔
王、梵王耶？太子言：我求無上正真之道。天帝釋言：汝大愚也！
佛道長遠，久受勤苦，然後乃成。太子言：我若欺誑天帝釋者，令
我身瘡，始終莫愈。若不爾者，令我平復。說是語已，身即平復。
天帝作禮言：吾不及汝。會成佛時，願先度我。今成正覺，皆由宿
願。又文殊白佛言：世尊，座中菩薩見佛三十二相，八十種好，端
正無比，有何因緣得如是乎？佛言：我於世世喜燃燈於佛寺及師長
父母前，用是因故，佛身光明，殊妙無比；我於世世隨時花果上
佛、比丘、師僧、父母，用是因故，花果見佛無不傾嚮；我於世世
事師、父母，若見臥時不敢驚覺，若欲使覺當持音樂，或乃誦經而
往覺之，用是因故，如來在內嘿然無聲，諸天釋梵持諸音樂而往覺
之；我於世世有好飲食終不獨食，若師長、父母飲食，終不減損而
自食之，用是因故，如來雖無所食亦不饑渴，身亦不羸；我於世世
奉上師長、父母舍宅、衣服、飲食，用是因故，諸天鬼神齎持世間
所有珍寶，以用上佛。又言三十二相，八十種好，一一相好，復有
無量百千種微妙相好，一一相好，皆是由我從初發心，堅固菩提，
知恩報恩，修是妙行，是故今得無上菩提。視諸眾生，猶如父母。
以是因緣，得二種相：一者目紺青色，二者眼如牛王。《無上依
經》云：我以種種供養父母，去來往反，勤行此事，以此因緣，得
足下輪相轂網成就，千網莊嚴。若我於師、尊長起迎問訊，合掌恭
敬，以此業緣，得二種相：一者手指纖長，膚直沒節；二者其身方
大，端正莊嚴。若我於師、父母扶持侍養，自手摩傳，酥油膏藥，
按摩洗浴，得手足柔軟，潤澤細滑，掌色赤好，如紅蓮花。故《戒
經》云：使我疾成無上正真之道者，由孝德也。然而因孝成佛，於
理必然。若人有智，窮盡古今，方知如來歷劫行孝。

傷夫梵志，依附邪宗，止見一生便興誹謗。原其本意，其謗有
三。彼云「適生七日，其母命終」，即第一謗也。言如來薄福，禍
其母故。又云「逾出宮城，父王苦惱」，即第二謗也。言如來不



28

告，抗其父故。又云「是故當知，是不孝人」，即第三謗也。言其
正謗佛不孝故。向下引教，一一通之。《寶積經》云：佛言：迦
葉，以何因緣，適生七日母氏命終？善男子，此是摩耶夫人命根盡
故，非菩薩咎。菩薩先在兜率天時，以天眼觀摩耶夫人命根欲盡，
故來下生。又摩耶生忉利天，從虛空下到王宮中，語淨飯王言：大
王當知，我得善利。往昔懷胎，清淨眾生受於快樂。今生三十三
天，還受快樂。彼樂此樂，一種無殊。爾時摩耶即以天身，還彼天
宮。此即通彼第一謗也。又經云：佛言：我昔為王，有四太子。王
尚未崩，四子諍立。王自念言：我今為王，欲得子姓。既有相伐，
有不如無。吾不忍見，恐殺無辜，但當捨家作沙彌爾。是故我今慈
心救物，遂得成佛，度脫天下。此即通彼第二謗也。又佛告阿難：
我於往昔作如是言：願於五濁諸惡眾生，不孝父母，不敬師長，我
於爾時，當成正覺。以是願故，我所入城，多有眾生毀罵於我。我
於今者，以本願力，為如是等諸惡眾生起大悲心，而為說法。阿難
言：如來應正等覺，荷擔如是罪垢眾生而為說法。佛言：如是如
是。如汝所說。何以故？如來大悲之所攝故。此即通彼第三謗也。
故大顛禪師云：佛也者，覆天人之器也。其視天下猶父之於子也。
人若毀之，是猶子刃其父也。而諸菩薩常修悲智，以報佛恩。何況
世人，不知恩德，反生毀謗，何其甚哉？

世尊相好絕無倫，　只為從前孝二親。
美饌名衣常奉給，　慈心軟語每諮詢。
託胎福母功難繼，　為子捐王道轉新。
罪垢眾生俱荷負，　如何只麼毀能仁？

大孝釋迦牟尼佛
(加持如來相好十力真言　歌讚)

方便化導父母令入佛道
《普曜經》云：佛言：我初出家，與父母誓。若得佛道，還度

父母。今得佛道，必當還國，不違前誓。又《寶積經》云：佛在迦
毗羅國尼俱陀林，告優陀夷言：「汝可入城教化父王。」時優陀夷
受佛教已，即入王宮，現諸神變。王見歡喜，便與釋種來至佛所。
世尊遙見，告諸比丘：「汝若欲見三十三天遊戲眾者，當觀釋種。
何以故？釋種遊行，與天無異。」王到佛所，侍從圍遶。爾時世尊
為度王故，過於人上，在虛空中自在遊行，諸天侍衛。時淨飯王見
其事已，作是念言：「如來本不以轉輪聖王生於顧戀。何以故？我
今於此為人圍遶，世尊乃有天人侍衛。」即於是時，頭面作禮而作
是言：「佛初生時，無人扶持而行七步，觀察十方，我於是時頭面
禮足。後至村落閻浮樹下坐於清涼，日雖西移，影初不動，我於爾



29

時頭面作禮。我今第三復禮佛足。」爾時世尊為父王故，而說偈
言：

大王昔來於我所，　實自初無信敬心。
欲以輪王令我作，　以四天下生戀惜。
譬如本昔有神龜，　隨海水潮至陸地。
其海潮水回還去，　龜便墜墮深井中。
井中舊鼈問神龜：汝本何處今至此？
廣智海龜答井鼈：我遇海潮墮此井。
其海潮水回原時，　我行遲遲遂不及。
以斯我今失時節，　墜此小井共汝住。
井鼈復問海龜言：其海多少井中水。
豈復寬廣於斯耶？　為大為小願速說。
廣智海龜答井鼈：無智住人穿鑿處。
我於大海水中居，　在彼經歷多年載，
猶尚不知海處中，　況復了達其彼岸。
如是大王都不知，　我之神通威德力。
欲以輪王四天下，　世間勢力戀惜我。
我今現作法輪王，　統領三千大千界。
如法正治離刀杖，　得於八部最勝供。

又《摩訶摩耶經》云：佛在忉利天歡喜國中三月安居，告文殊
言：「汝詣母所，道我在此。願母暫屈，敬禮三寶。並以偈頌向母
說之。」爾時世尊即說偈曰：

釋迦大仙師，　成就一切智。
在於閻浮提，　猶如千眼天。
慇懃情渴仰，　久欲奉慈顏。
本昔王宮中，　生我七日已。
神昇受天福，　姨母長乳我。
致得成正覺，　應供度眾生。
今故至於此，　說法報往恩。
願母與眷屬，　屈來到此處。
敬禮佛法眾，　並受真淨法。

爾時文殊受佛教敕，往摩耶夫人所，具以白之。摩耶聞已，乳
自流出而作是言：「若決定是悉達者，當令乳汁直至口中。」作是
語已，兩乳流出，猶如白蓮花，入佛口中。摩耶見已，踴躍遍身，
如千葉蓮花，日照開敷。即與文殊俱詣佛所。佛見母來，舉身動
搖，便以梵音而白母言：「身所經處，與苦樂俱。當修涅槃，永離
苦樂。」摩耶聞已，長跪佛前，以偈讚曰：

汝從無量劫，　當飲我乳汁。



30

故離生老死，　得成無上道。
宜應報恩養，　斷我三毒本。
唯願施慈悲，　速令成妙果。
孜孜覓便與尋方，　見善雙親反激昂。
膝屈父王離禁殿，　乳流母氏在天堂。
萬般神變蒙天衛，　千葉蓮花向日芳。
戲綵凡間老萊子，　回心學佛道尤光。

大孝釋迦佛
為父母轉大法輪儀當演
經云：爾時如來為淨飯王宣說六界差別法門竟，又白王言：

「大王，何謂佛法？大王，一切諸法皆是佛法。」王聞說已，即白
佛言：「若一切法是佛法者，一切眾生亦應是佛。」佛言：「若不
顛倒見眾生者，即是其佛。所言佛者，如夢見眾生也。如實見眾生
者，即是見實際。實際者，即是法界。法界者，不可顯示。但有言
說，但假施設，應如是觀。大王，一切法無生，一切法無滅，是陀
羅尼門。何以故？於此一切法無動無搖，無取無捨，是名陀羅尼
門。彼陀羅尼門無有相貌，無有自性，無可施設，無造無作，無來
無去，無穢無淨，無愛無憎，乃至非解脫，非不解脫。大王，應當
以此法門，入一切法。大王，是色自體非曾有，非當有，非今有。
受想行識，亦復如是。大王，色無所依，色無有生，色無有滅。受
想行識，亦復如是。大王，如涅槃界，無有生滅。色乃至識，亦無
生滅。譬如法界，無生無滅。色乃至識，亦無生滅。如是大王，一
切法是如來境界，不可思議亦是如來境界，不共法亦是如來境界，
不共一切凡夫境界故。是故一切聲聞緣覺，不毀不讚，不得不失，
非覺非不覺，乃至非可聞，非不可聞。何以故？彼法無有如是法可
得扶舉，可得推倒。何以故？一切諸法離自性故。大王，今可於此
法中而安其心，深觀此法，勿信於他。」時淨飯王即作是念：「於
諸法中無法可得，無有如是法，得證是法，號為佛者，諸法實不可
得。」王與釋種，即時獲得無生法忍。

爾時世尊復白母言：「諦聽諦聽，善思念之。初中後善，其義
深遠，其語巧妙，純一無雜，具足清白梵行之相。」摩耶聞已，佛
神力故，即識宿命，並以善根純熟時故，破八十億煙然之結，得須
陀洹果，即起合掌而白佛言：「生死牢獄，已證解脫。一切眾生在
於五道，皆由結縛。願我來世得成正覺，當斷一切此患根本。世
尊，一切眾生在於生死而不能知出要之道。」佛言：「眾生所以不
得解脫，皆由三毒致令生死。若人要求解脫妙果，宜斷苦本。斷苦
本已，則離妄想。離妄想已，則無攀緣，不復貪著色、香、味、
觸，離我計著，及於我所。汝等從今可以此法互相開示，長獲利



31

益。汝等今者聽我所說，我於過去無數劫來，為諸眾生廣修苦行，
得成菩提。」佛說法已，與母辭別，從天宮下還閻浮提。是知如來
以法供養，俾令斷結，得證道果。而世人但能真養，不以法味為甘
旨者，豈可同日而語哉？偈云：

有子超凡豈偶然？　法輪為轉化人天。
如如法界原非動，　念念攀緣徒自纏。
顛倒見亡登實際，　須陀洹證破煙然。
同歸寂滅餐甘露，　後世忘恩未是賢。

大孝釋迦佛
(加持佛頂轉法輪真言　（至）摩訶摩耶咒　歌讚)

究竟奉親儀當演
佛在王舍城耆闍崛山中，光明煒煒，喻如日出，照明世間。時

淨飯王四大俱作，殘害其體，喘息不定，種種療治，無能愈者。告
諸王曰：「我命雖逝，不以為苦。但恨不見我子悉達。」如來已知
父王悒悒遲，今欲向終，要見諸子，告難陀曰：「淨飯王者，是我
曹父，能生聖子，利益世間，今宜往詣，報育養恩。」世尊即以十
力、四無所畏、佛不共法，放大光明。其光照耀，內外通達。光照
王身，患苦得安。王遂怪言：「是何光也？脫是我子悉達來也。」
佛便入宮。王見佛來，遙舉兩手接足而言：「唯願如來手觸我身，
令我得安。我今最後得見世尊，痛恨即除。」佛告難陀：「睹王本
時顏色端正。今得重病，端正何在？」時王合掌，以偈讚嘆。佛
言：「唯願大王莫復愁悒，所以然者，道德純備，無有缺減。」佛
即以手著父王額：「王是清淨戒行之人，心垢已離。今應歡悅，不
宜煩惱。當諦思念諸經法義。於不牢固，得堅固志，已種善根。是
故大王，宜應歡喜。命雖欲終，自可寬意。」時王聞已，喜不自
勝，即以自手捉於佛手著於心上。王於臥處，合掌心禮。無常對
至，命盡氣絕，忽就後世。佛告眾言：「父王淨飯是清淨人，捨此
生已，生淨居天。」眾會聞已，即捨愁毒。

爾時世尊已入涅槃，時阿那律見佛滅已，即昇忉利，往摩耶
所，以偈說之。摩耶聞已，悲泣垂淚而作是言：「佛入涅槃，世間
眼滅。昔日在於淨飯王宮，始生七日我便命終，竟未抱育，展母子
情。姨母乳養，及已長大，逾城出家。既成道已，開示慧眼，如何
一旦便入涅槃？」即與天女趨雙樹間，頭頂作禮，而作是言：「共
於過去無量劫來長為母子，未曾捨離。一旦於今無相見期，嗚呼苦
哉，眾生福盡。」即以天花，用散棺上。爾時世尊以大神力，令諸
棺蓋皆自開發，合掌而起，身毛孔中放千光明，一一光明有千化
佛，悉共合掌向彼摩耶，以梵音聲問訊母言：「遠屈來下此閻浮
提，諸行法爾，勿須啼泣。」阿難白佛：「後世眾生必當問我：世



32

尊入滅，復何所說？云何答之？」佛告阿難：「汝當答言：世尊已
入涅槃，摩耶從天來下至金棺所。爾時如來為後世不孝諸眾生故，
從金棺出，身毛孔中放千光明，一一光明有千化佛，悉皆合掌向彼
摩耶。」阿難白佛：「當何名此經？云何奉持？」佛言：「我於昔
日忉利天上為母說法，今復在此母子相見，汝為後世諸眾生故，次
第演說此經，名曰《佛臨涅槃母子相見經》，如是奉持。」爾時世
尊與母辭別，即便合棺。摩耶夫人悲泣即禮，右遶十匝，還歸天
上。眾等當知，世尊以願力寧其親，眾生以業力背其親。願力堅
固，歷萬變而不差；業力虛浮，雖百年而何益？均是人子，豈無孝
心哉？

為法酬恩屢啟端，　方知究竟奉親難。
別離世數誰能免？　悲智家風切好看。
淨飯一心呈玉偈，　摩耶十匝遶金棺。
此身堅密何曾礙？　笑倒雲門赤肉團。

大孝釋迦牟尼佛
普勸大眾儀當演
比丘(某)等謹白大眾：上來依經敘述本師歷劫以來，迄至今生

孝養父母苦行因緣，乃至成佛，還度父母，令得道果。眾等聽聞，
當生省悟。既省悟已，當正思惟。我等自無始來，不聞正法，不知
恩德，常與父母互為冤讎，不復相識，反生殘害。所以輪迴長夜，
永無出期。今自忖量，實生慚愧。諦觀如來孝行，今古無儔，可不
皈依？可不瞻慕？故北京奧法師以五家之孝，發明如來之大孝：且
天子以愛敬自親，不慢不惡他人為孝，以教流百姓、道光四海為
益；佛以度脫父母及一切眾生為孝，以恩霑九類、悲含法界為益。
諸侯以不矯、不溢、謹節為孝，以守富貴、保安社稷為益；佛以無
我無人、謙虛下意為孝，以圓福慧、不退轉為益。鄉大夫以服先王
之法服、謹為言行為孝，以守宗廟為益；佛以服諸佛之定服、謹慮
身口為孝，以守像法為益。士以敬事君長為孝，以保祿位、守祭祀
為益；佛以皈依聖賢為孝，以成行位、紹繼佛種為益。庶人以勤於
農桑為孝，謹身節用、敬養父母為益；佛以勤修定慧為孝，以少欲
知足、增長智慧方便為益。如是對辦，一一超過，故名大孝。

又《辯正論》云：其孝有三：小孝用力，中孝用勞，大孝不
匱。不匱者，即如來之孝也。回軒實相之域，凝神寂照之場。指泥
洹而長歸，垂法身而遐覽。既乃母氏天降，剖金棺而演法。父王即
世，執寶幢而送終。斯不匱之道也。且如世人暫放一子出家，其福
資於九族。捨三惡道，報得生天。況如來累劫行出世之孝者乎？是
知難報之恩，唯佛能報；難行之行，唯佛能行；難捨之身，唯佛能
捨；難成之道，唯佛能成。眾等今日，可不信向？為父母者，宜勉



33

行持，始自今生，終於覺果。誓願依如來之大教，報父母之大恩，
導父母於一乘，證如來之大覺。

毗盧本是一凡夫，　曠劫修行作楷模。
今日因之成道已，　諸人還有所生無。
輪迴路上安能捨？　解脫門中正好趨。
世出世間須兩立，　休於苦海更盤盓。

大孝釋迦牟尼佛
(加持集法悅捨苦陀羅尼　歌讚)

(下座　止　讚禮)

如來廣孝十種報恩道場儀文卷上終



34

如來廣孝十種報恩道場紀讚
武帝龍飛大業成，　尊臨天下不為榮。
浮雲富貴知如幻，　逝水光陰念所生。
願用髮膚酬至德，　甘為奴僕委鴻名。
我今為報為人子，　父母非輕四海輕。

(奏樂　炷香　設禮　舉香讚)

心燃五分，普遍十方。香嚴童子悟真常，鼻觀實難量。瑞靄祥
光，堪獻法中王。

南無香雲蓋菩薩　(三聲)

清淨慧菩薩摩訶薩　(又)

夫此水者，浩浩長江之內，滔滔苦海之間。金風動而虎派龍
牙，法雨灑而銀堆雪浪。或居於阿耨池畔，或居於香象口中。流時
滴滴至曹溪，灑時涓涓通覺海。茲當紀讚十種報恩，敬陳醮典，猶
恐人物往來，身霑穢汙，有干金相，冒瀆聖聰，故憑法水灌灑醮
筵，外塵勞悉令清淨。解穢靈章，雷音諷誦。　(念咒)

醮筵內外悉清淨
光明藏菩薩摩訶薩
夫寶燭者，光明燭，性本然，祖師心印在何邊？明鏡在心心在

外，不離當念在目前。一月普光一切水，世尊拈起掌青蓮。迦葉微
微剖顏笑，一燈傳世百燈傳。桃花峰頂風聲靜，夜冷寒窗色更鮮。
若人會得傳燈意，便是如來第一禪。

檀那虔誠，燃燭供養。
燭影輝煌，銀漢落穹蒼；紫霧盤施，丹鳳儀仙掌。慧焰初騰，

瑞氣衝宵漢；鷲嶺分來，燈燈無盡藏。
覺樹花開，大地咸生春色；法音遐震，普天共仰玄提。將造佛

之階梯，□先由於初地。報恩法會讚十種恩，眾等虔誠稱揚寶號。
佛面猶如淨滿月，　亦如千日放光明。
圓光普照於十方，　喜捨慈悲皆具足。

南無大孝釋迦牟尼佛　(念)大孝釋迦牟尼佛
初更鼓打鼕鼕的，太子身騎白馬便騰空。　(念)南無大孝釋迦

佛
雪山岩畔現法身，五更太子去修行。　(念)南無釋迦牟尼佛
喪則致其哀，祭則致其嚴。　(念)南無大孝釋迦佛
開宗明義三千口，只因家和永不分。　(念)南無大孝釋迦佛
孟宗哭竹冬生筍，郭巨埋兒天錫金。　(念)南無大孝釋迦佛
王祥臥冰雪壘腰，黃香扇枕奉雙親。　(念)南無大孝釋迦佛
丁蘭刻木為娘叫，董永賣身殯葬父。　(念)南無大孝釋迦佛
割股救婆劉媳婦，曹俄殺子奉雙親。　(念)南無大孝釋迦佛



35

羔羊跪乳報父母，人不報恩為何因？　(念)南無大孝釋迦佛
慈鴉返哺報父母，行孝之人天眼開。　(念)南無大孝釋迦佛
目連救母生天去，至今孝道永傳名。　(念)南無大孝釋迦佛
上報四重恩，下濟三途苦。　(念)南無大孝釋迦佛
苦，左肩擔父，右肩擔母。恩難報父，恩難報母。　(念)南無

大孝釋迦佛
苦，十月懷胎苦，推乾就濕母，恩難報父母。　(念)南無大孝

釋迦佛
苦，臨期生產苦，恩難報母，生身守父母。　(念)南無大孝釋

迦佛
恩難報父，恩難報母。　(念)南無大孝釋迦佛
眾等皈命禮　南無大孝釋迦佛　(拈香)

南無香雲蓋菩薩　(願)香雲繚遶
夫此香者，善根種就，心地栽培。清奇本自天然，雕琢豈由人

力？蘭麝叢中推第一，旃檀林裡選無雙。焚時瑞氣靄金爐，散作祥
雲遶玉殿。一縷寒煙纔起處，十方諸佛悉遙聞。薰成戒、定、慧
香，普供上、中、下座。今於此際，豈敢埋藏？爇向爐中，耑伸供
養。

三身四智，圓明十號之尊；八藏五乘，微妙一真之教。悲增智
增之菩薩，有學無學之聖僧，圭峰、慈覺、明教大師。伏願六通洞
鑒，五眼迴施。允我激切之誠，克副懇禱之願。更祈過現雙親，存
亡利樂，光降醮筵，受請供養。

南無《大方便佛報恩經》　(和)大孝釋迦牟尼佛
讚十種恩儀當演
如來十種報深恩，普勸諸人孝二親。為人若不行孝道，恐後難

逢父母身。
法師指示，朗宣洪文。
《涅槃經》云：奇哉父母，生育我等，受大苦惱。滿足十月，

懷抱我身。既生之後，推乾就濕，除去不淨，大小便利，乳哺長
養，將護我身。以是義故，我當報恩，隨順供養。

道經云：天下人民皆因父母寄胎誕育而生此身。受氣在胎，其
苦無量；懷胎十月，迅速不停；受孕滿時，支脈俱解；其中非一，
因以喪身。幼小嬰兒提攜養育，洗浣穢濁，不憚艱辛。寧損己安，
欲兒安處。

詩云：「父兮生我，母兮鞠我。拊我畜我，長我育我。顧我復
我，出入腹我。欲報之德，昊天罔極。」

三教本無異說，二親俱有重恩。父有生成之功，則固比於天；
母有養育之勞，則固比於地。原其大要，略舉十焉。佛告阿難：父



36

母恩德有其十種。何者為十？所謂懷躭守護恩、臨產受苦恩、生子
忘憂恩、嚥苦吐甘恩、回乾就濕恩、乳哺養育恩、洗濯不淨恩、為
造惡業恩、遠行憶念恩、究竟憐憫恩。我今為報過、現父母十種恩
德，各望志誠，同為緣助。

皈依大孝釋迦佛　(四聲　胡跪讚禮)

志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛
兜率宮中降母胎，　胎中廓爾總兼該。
能容法界如來孕，　不礙塵沙佛子來。
傷嘆子縈三障業，　纏綿母受一年災。
願親無復懷躭苦，　永托蓮臺上品開。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
一歲孩兒，抱在娘懷裏。將乳共兒，吃了昏昏睡。抱在房中，

尋些生活計。願兒成人，報答娘恩意。
(舉)懷躭守護恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

摩耶樹下欲攀枝，　正值如來降誕時。
妙體瑩然生右脅，　慈親宛爾展雙眉。
子生迫窄牛遭剝，　母苦昏迷鬼欲持。
臨產片時恩力重，　願親早得證無為。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
兩歲孩兒，漸漸立得地。娘見兒行，肚裏生歡喜。口裏不吃，

吐與孩兒吃。願兒成人，來報娘恩意。
臨產受苦恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

悉達纔生目四方，　各行七步表殊常。
父因返拜情尤悅，　母得生天喜不忘。
懶顧自身春漸老，　笑觀兒子日偏長。
至公不宰真端的，　報德須依大法王。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
三歲孩兒，閃在門外裏。娘見兒行，生得娘喜氣。叉手教兒，

便來娘懷裏。願兒成人，報答娘恩意。
生子忘憂恩難報



37

志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛
往省歸寧笑不休，　養親法乳古無儔。
飽吞必到菩提岸，　爛嚼終乘般若舟。
為子吐甘滋舌本，　忍心嚥苦皺眉頭。
我今願托如來力，　隨侍親歸法性遊。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
四歲孩兒，閃在門而外。看見三寶，合掌便禮。願兒早早，離

了塵勞地。龍華會上，與娘親授記。
嚥苦吐甘恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

紫摩金身色可誇，　冰清玉潔了無瑕。
面如秋夜團團月，　足步紅蓮朵朵花。
就濕投身甘穢濁，　回乾任子臥橫斜。
願親迥出塵埃表，　無復情雲四面遮。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
五歲孩兒，便知天和地。送在學堂，學些由山水。到我靈山，

替娘蒙授記。願兒成人，報答娘恩意。
回乾就濕恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

歡喜園中興味濃，　母恩求報意偏工。
慈風乍扇恩波舉，　法雨纔施業火空。
血乳養兒甯起念，　齒牙嚼飯肯欺功。
雪山真味何曾失？　會得宜將日日供。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
六歲孩兒，送在學堂裏。細讀詩書，學些文章義。娘去送飯，

送與孩兒吃。願兒成人，報答娘恩意。
乳哺養育恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

太子初生道力餘，　九龍吐水浴金軀。
不須俗子頻揩拭，　端為眾生作範模。
頗恨形軀多垢穢，　徒勞父母幾勤劬。
泥蓮河畔垂千古，　效學如來得也無。



38

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
七歲孩兒，五更清早起。不叫爺娘，便去學堂裏。娘在家中，

心裏生憂慮。願兒成人，報答娘恩意。
洗濯不淨恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

導化人天戒力強，　堅持世嗣即繁昌。
故拋禁苑為人子，　終證菩提號法王。
情愛有些纏子女，　冤讎無限惱爺娘。
如何截斷從前事，　不見金牛刃落霜。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
八歲孩兒，才得漸成氣。欲想劬勞，恩深難得起。二十四孝，

都在人心裏。長大成人，方知娘恩意。為造惡業恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

故國天宮任往還，　喜將禪悅奉慈顏。
父王意地澄如水，　慈母情田靜若山。
有子已行千里遠，　勞親注想百年間。
勸君且學如來行，　莫似萊衣只戲斑。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
九歲孩兒，纔得漸成氣。郭巨埋兒，他從孝心起；王祥臥冰，

感動天和地；孟宗哭竹，現筍與娘吃。
遠行憶念恩難報
志心皈命禮娑婆教主、我等本師、大孝釋迦牟尼佛

父母俱拋亦自安，　淨居忉利去何難？
塵剎互遍曾無礙，　根境相含切好看。
老死路途雖隔絕，　髮膚情念沒遮欄。
人間甘旨難呈獻，　願侍雙親般涅槃。

我今稱讚，願賜加威，攝受報恩人，同行出世孝。
誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
十歲孩兒，自有衝天志。不學諸人，空老一百歲。孝順爺娘，

還生孝順子。普勸諸人，報答娘恩意。
究竟憐憫恩難報



39

現在父母恩難報
過去父母恩難報
志心皈命禮，恩父慈母。天下悲傷，懷胎十月受艱辛，每日昏

沈如重病。臨期生產，命在須臾，是男是女母心慌。乳哺三年娘辛
苦，推乾就濕，恩受嬌兒。伏能長大成人，先要婚姻完備。殺生害
命，造惡無邊。男女對對團圓，母親無常來到。喉中氣斷，眼下分
離。三魂杳杳往陰司，七魄幽幽歸地府。閻羅判問：作何善因？當
時口內無回言，兩眼雙雙流淚。獄官判問：聽說原由。你在世上為
人，多造罪愆深重。生男養女，血污地祗。江邊洗濯衣裳，不淨穢
污水府。陰司按內，惡薄分明。如今取到陰司，只得將身受苦。

獄官分付馬面牛頭，等時打上鐵床，重重腳縛扚拷。油鐺火
熬，煎煮炮燒。將身勒上刀山，又使牛耕鋸解。愁雲暗暗，黑霧漫
漫。親男親女在何方？恩愛夫妻不見面。啼聲大哭，日夜悽惶。早
知有此業因緣，何不生前求懺悔？如今方省，儘是虛沒。奉勸世上
為人，早早回心向善。早朝念佛，暮禮如來。百年命盡了無常，不
怕陰司並地府。南無大悲大願、大聖大慈報恩德菩薩摩訶薩。伏願
不違本誓，憐愍有情。攝受報恩人，同行出世孝。

誦報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
志心皈命禮，靈山會上釋迦尊。報答爺娘養育恩，養我一身無

報答。發心齋戒禮血盆，在堂父母增延壽，過去父母早超昇。我今
禮拜佛如來，願我雙親離苦難。

南無大悲大願、大聖大慈、我等本師、大孝釋迦牟尼佛
南無三界師、四生父、釋迦如來兜率來儀相
南無三界師、四生父、釋迦如來王宮托化相
南無三界師、四生父、釋迦如來子夜出城相
南無三界師、四生父、釋迦如來泥蓮沐浴相
南無三界師、四生父、釋迦如來雪山修道相
南無三界師、四生父、釋迦如來樹下降魔相
南無三界師、四生父、釋迦如來靈山說法相
南無三界師、四生父、釋迦如來雙林入滅相
佛說威靈降寶臺，眾生有難挂心懷。
觀音菩薩灑淨水，靈山請出世尊來。
南無讚如來，第一號，毗那園內摩耶到，無憂樹下降金身，累

劫修行成佛道。
南無讚如來，第二號，九龍吐水霞光照，地湧金蓮捧世尊，累

劫修行成佛道。



40

南無讚如來，第三號，四門遊翫觀生老，回頭看時不久常，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第四號，棄捨皇宮去修道，夜至三更天神報，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第五號，天王乘馬雲中報，城南留下馬蹄蹤，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第六號，不戀皇宮去修道，信香一炷付耶輸，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第七號，雀巢冠頂三層遶，蘆芽穿膝不曾移，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第八號，盤陀石上談經教，泥蓮河內浴金身，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第九號，梵王太子親身到，耶輸宮主離火坑，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，第十號，夫人踏往靈山告，世尊一指化紅蓮，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，十一號，時時演說三乘教，度盡眾生佛會來，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，十二號，泥蓮沐浴清波沼，洗滌塵勞溫湯澡，累
劫修行成佛道。

南無讚如來，圓滿號，天宮裏面多快樂，仙童玉女捧香華，累
劫修行成佛道。

願共諸眾生，一心頭面禮大孝釋迦佛
長空象駕日輪紅，　命生迦羅淨梵宮。
富落雪山修萬行，　貴榮鹿苑闡宗風。
金光照處天人集，　玉輦行時釋梵宗。
滿月慈容黃金相，　堂堂具足法王雄。

身色如金山，端嚴甚微妙。如淨琉璃中，內現真金相。世尊功
德，難盡讚揚。

紀讚疏章，法師宣讀
(稱念)真如湛寂體圓明
(念)南無大孝釋迦佛　(稱念)南無大孝釋迦牟尼佛
昔日我佛梵王太子，在摩耶腹中顯神通，七步現天宮。
(念)南無大孝釋迦佛　(稱念)南無大孝釋迦牟尼佛我佛降誕生

時　(外壇化奏)

(稱念)南無大孝釋迦牟尼佛，遙望光臨道場。　(宣引)駕祥雲菩
薩



41

釋迦示六年之苦行，道果圓成；破六欲之天魔，神光閃爍。菩
薩齊修於六度，為眷屬之莊嚴；聲聞皆證於六通，作前後之圍遶。
授記則六合乾坤震動，說法則六時花雨繽紛。妙德難思，恩光普
被。今當紀讚上聖，答報親恩，虔具疏文一函，上詣總相門中。　
(呈進)

躬伸禮請

報恩會上諸佛菩薩
紀讚壇中無邊賢聖
法報化身釋迦文佛
十方剎海諸大菩薩
聲聞羅漢護法善神
造著孝論三大祖師

普座下，禮請光臨道場，證盟修奉。伏惟使者，抱持情涃，參
叩蓮臺，瞻望聖顏，雲臨法會。檀那捧杯，奠茶餞送。遙望慈悲，
光臨法場。

凡情上達大圓鏡　(又)

(加持獻花寶座淨金輪座　（至）報恩德真言)

妙寶蓮花清淨座，　法空空寂妙難思。
空中妙有普莊嚴，　此是如來法空座。

唵(引)。伽摩羅耶。娑婆訶。
莊嚴清淨金剛座，　我佛跏趺轉法輪。
一千諸佛證菩提，　次第現身登寶座。

唵(引)。紹知伽陀。虎[含*牛]畔。
武帝至尊仁孝念，　甘為奴僕報劬勞。
著儀動地雨天花，　父母非輕四海輕。

唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。
信禮報恩德菩薩

(奏樂　炷香　陳供　醮儀　獻於諸聖位前)

讚供養偈
我今奉獻甘露食，　量等須彌無過上。
色香美味遍十方，　合會聖賢哀納受。

普伸供養真言曰：
唵。誐誐南。三婆嚩。嚩嚩嚩。

(奠茶　化錢　謝恩四叩首畢　奏樂　詣於十種報恩位前)

(炷香　設禮　陳獻醮儀)

一報天地蓋載恩，　二報日月照臨恩，
三報國王水土恩，　四報父母養育恩。



42

現在雙親增福壽，　過去父母早超昇。
普伸供養真言曰：
唵。阿陀那僧。娑婆訶。
報恩德菩薩摩訶薩

(謝恩　設禮十二叩首　大眾遶壇　吟偈回向)

長把一心禮佛天，　命延鞏固自悠然。
富因廣積來生福，　貴為深根宿世緣。
金磬聲中吟風韻，　玉龍頂上裊龍涎。
滿門俱是俊才子，　堂上恭欽二老仙。

如來廣孝十種報恩提綱密教儀文節次合集終

〔附〕十種報恩讚

大孝釋迦，出廣長舌相，演說真經，普勸人歸向。父母劬勞，
廣說無邊量。十種深恩，次第依經唱。

懷躭守護，父母恩難報。身重如山，困悶多憂惱。飲食無味，
唇口常乾燥。起臥昏沈，夜夢多顛倒。

一謝懷躭守護恩　大孝釋迦牟尼佛
臨產受苦，父母恩難報。破腹開腸，苦痛多憂惱。血流遍地，

忙把神來告。保護娘身，子母團圓好。
二謝臨產受苦恩　大孝釋迦牟尼佛
生子忘憂，父母恩難報。喘氣微微，忙把孩兒抱。是男是女，

只是親生好。愛惜嬌兒，恰似牟尼寶。
三謝生子忘憂恩　大孝釋迦牟尼佛
嚥苦吐甘，父母恩難報。美味甘甜，只要孩兒飽。神袖懷揣，

不避人嫌臊。養大成人，要侍雙親老。
四謝嚥苦吐甘恩　大孝釋迦牟尼佛
回乾就濕，父母恩難報。乾處兒眠，濕處娘身倒。生怕哭啼，

常把孩兒抱。屎尿交流，從不瞋煩惱。
五謝推乾就濕恩　大孝釋迦牟尼佛
乳哺養育，父母恩難報。兩乳開懷，只願孩兒飽。八斛四鬥斗

佛口分明交。拶碎娘身，恰似枯竹槁。
六謝乳哺養育恩　大孝釋迦牟尼佛
洗濯不淨，父母恩難報。生遇冬天，溫水將兒澡。垢穢腥膻，

洗時無煩惱。此等恩情，長大將何報？
七謝洗濯不淨恩　大孝釋迦牟尼佛
遠行憶念，父母恩難報。買賣經商，父母多年少。母在家中，

倚定門上靠。腸斷目暝，只等孩來到。



43

八謝遠行憶念恩　大孝釋迦牟尼佛
為造惡業，父母恩難報。養女生男，只要聰明好。莫起讎嫌，

父母生煩惱。孝順爺娘，萬代享安樂。
九謝為造惡業恩　大孝釋迦牟尼佛
究竟憐憫，父母恩難報。受戒持齋，皈依如來教。願我雙親，

離苦生天道。不墮輪迴，流傳萬世孝。
十謝究竟憐憫恩　大孝釋迦牟尼佛

斗轉星移在碧霄，　香煙寥落白雲飄。
如來暫宿那伽定，　明日精虔再叩朝。



44

如來廣孝十種報恩道場儀文卷中

漢州綿竹大中祥符寺住持長講華嚴海印大師思覺集

第二時儒釋兼濟法事分為十七節：啟白敘意；燒香供養；禮請
上聖；懸幡獻衣；施食施財；儒釋兼濟；禍福淺深；居則致其敬；
養則致其樂；病則致其憂；喪則致其哀；祭則致其嚴；化風遠被；
行孝感驗；普勸大眾；禮佛懺悔；壇外放生。且第一、啟白敘意

比丘眾等，伏聞瞿曇設教，實指乎心；孔聖立言，唯存於孝。
心乃萬緣之祖，孝為百行之先。非心無以了萬緣，離孝孰能敦百
行？故龐老心空而及第，曾參孝感以成名。圭峰標儒釋兼濟之科，
慈覺立真俗混融之論。若欲立身行道，何如設供報恩？營辦珍饈，
將酬厚德。比丘眾等謹與會主(某)，稽首和南，志誠仰告報恩會上
諸佛菩薩、三界四府萬靈、十方滿空賢聖。

今當第二時中，欲陞寶座，演說世諦法門，伏冀聖慈密垂加
護，庶使法音周遍，顯正摧邪；使末法人，俱遵孝行。慈愍故，悲
愍故，大慈悲愍故。

惟願慈悲常攝受
第二、燒香供養
上來敘意已竟，今當燒香供養。謹按《陀羅尼集經》云：佛

言：善男子手執香爐燒香供養，為其七世父母、現存父母著一丸
香，普為六道著一丸香，又為自身著一丸香，又為一切病苦眾生著
一丸香，如法供養釋迦文佛，運心周遍。諸眾生處，香雲遍至，滿
十方界，稱揚三寶，遍至六道，滿眾生願。病苦眾生香雲入體，除
去一切種種病苦。今請會主燒香，一一注想。

眾等志誠心，同誦燒香偈：
戒定慧解知見香，　遍十方剎常芬馥。
願此香雲亦如是，　回作自他五分身。

(加持燒香真言)

第三、禮請上聖
大眾志誠心，同誦嘆佛偈：

敬禮金色相，　面淨如滿月。
敬禮智無比，　離垢三界尊。
髮淨光潤澤，　頂高如須彌。
觀者無厭足，　眉間白毫相。
為眾宣微妙，　度脫無量眾，
我讚功德聚，　無垢清淨福。

信禮大孝釋迦佛　(宣疏)



45

凡情上達大圓鏡
(加持諸佛願智真言　（至）禮拜真言　炷香)

禮拜能除我慢障，禮拜能感尊貴身，禮拜能滅七支僭，禮拜能
生三業善。今當禮請報恩會上諸佛菩薩光降道場，受請供養。

誠心仰請報恩會上，此法會中，二時禮請

清淨法身毗盧遮那佛
圓滿報身盧舍那佛
三類化身釋迦文佛
十方三世一切諸佛

伏願慈悲憐憫，俯垂道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請報恩會上，此法會中，二時禮請

文殊普賢二大菩薩
觀音勢至二大菩薩
藥王藥上二大菩薩
諸尊菩薩摩訶薩眾

伏願　(同前)

誠心仰請報恩會上，此法會中，二時禮請

阿難目連二尊者
辟支伽阿羅漢眾
圭峰禪師
慈覺禪師
明教大師
報恩海會一切聖賢

伏願　(同前)

上來禮請報恩海會諸佛菩薩、十方聖賢，已沐雲臨道場。伏願
天眼遙見，慧耳遙聞，他心遙知，神通遙鑒，以大悲力，啟無緣
慈，憐憫有情，哀受我請，慈悲護念，降臨道場，證盟此齋，充遍
法界。願此善力，廣大無邊，猶若虛空，具諸功德。

奉請已，一心皈命禮常住三寶。
蓮花捧足降臨來

(加持獻花寶座真言)

第四、懸幡獻衣



46

《釋氏會要》說：造幡如人身形，以表翻惡向善，翻邪向正。
別而言之，有三意爾：一者欲令己身常住三寶前故，二者欲令策心
不退轉故，三者欲表自心能皈向故。

昔阿育王造金幡千二百首懸諸剎土，遂延壽二十五年，故名續
命神幡。又優波迦多於過去世作一長幡懸毗婆尸佛塔上，緣是功
德，九十一劫不墮惡道，天上人間常有大幡覆之。今建齋會主(某)

奉為父母獻新淨幡，願此功德，亦復如是。
趙秦晉太始五年七月初三日夜半忽死，再甦自言：陰司令我按

行諸獄，至一獄中自見父母及二弟，又見二人齎文書來敕獄吏言：
有三人家奉佛懸幡，救解生時過犯。出就福舍，即見大殿莊嚴極
勝，有佛於中踞師子座，頂有日光，泰山府君來為作禮。吏人告泰
山曰：佛是天上天下度人之師，今欲普度此惡道人，皆令出離。時
有百萬九千人一時得出，地獄遂空。此乃造幡功德，能福於冥路
耳。今設齋會主(某)奉為過現父母獻新淨幡，願此功德，亦復如
是。

南無持幡蓋菩薩
(加持獻幡真言)

獻衣功德
衣供養諸佛菩薩
佛佛相傳，雞足山中，捧持不倦；祖祖密付，大庾嶺上，提起

便休。忍辱正好為衣，慚恥亦能被體。須信理由事顯，道要人弘。
慮眾生慳習之未除，冀會主施心之大展。道存目擊，事要深思。故
經云：昔有國王行至曠澤，饑渴疲極，有一女人悉能與之。王見女
子裸形無衣，即時付與。衣纔被體，自有火焚。如是至三，終不能
得。王問其故。女子言：由我往昔慳吝衣故，今受此報。若王想念
者，作衣施佛及僧，我即得之。王受其言，作衣布施。時彼女子持
著新衣，自鬼道中生於天上。會主(某)施新淨衣，願聖慈悲，俯垂
攝受。

衣供養菩薩
(加持獻衣真言)

獻食供養
禪悅食菩薩
長養法身，須憑禪悅；支援慧命，必假資糧。王舍城中，時節

因緣已至；毗耶城裏，飯食想念難除。陸績懷橘而奉親之事彌彰，
目連餉飯而救母之心愈切。然考叔不食，為化莊公；維摩託來，莫
非香積。休問何時消化，要明來處自然。故《賢愚經》云：有大長
者初生一男，面貌端嚴，福慧絕倫。既生數日，問父母言：世尊在
否？舍利弗、阿難等悉為在否？父母答言：悉皆現在。又言：唯願



47

二親為我請佛及比丘僧。父母告言：當須供具，非猝可辦。兒曰：
但掃堂舍，莊嚴床席，施三高座，百味飯食自然而至。又我先身之
母今猶存在，為我請之。父母隨語，一一依之。三高座者，一為如
來，二為本生，三為今生父母。佛與眾僧既入其舍，次第坐定，甘
膳美味，自然豐足。佛為說法，父及二母、合室眷屬聞法歡喜，盡
得初果。又經云：施三種人，果報無盡。一者病人，二者父母，三
者如來。今會主(某)奉為(某)謹辦齋食，上獻聖賢，伏冀慈悲，俯垂
攝受。

禪悅食菩薩摩訶薩
(加持獻食真言)

施財功德
財供養菩薩
報本奉親，儒釋皆能孝也；博施濟眾，堯舜其猶病諸？欲父母

之福果大臻，唯佛法之福田最勝。慈童女上獻兩鏹、四鏹八鏹，給
孤獨善了下財、中財上財。非唯玉女承顏，直得大千無侶。要保金
錢滿藏，好看貧女賣薪。經云：有一長者初生一男，其手握拳，披
而視之，有二金錢。父母取之，復生如故。如是勤取，金錢滿藏。
阿難白佛：此人何因得如是手？佛言：此人宿世乏於財寶，常於野
澤取薪賣之。得兩文錢，即以奉施。佛愍此人，即為受之。因施財
故，九十億劫常把金錢，無有窮盡。又佛告廣博仙人言：復有五種
無上之施。何者為五？一者施於如來，其施無上；二者施於眾僧，
其施無上；三者施說法者，其施無上；四者施於父，其施無上；五
者施母，其施無上。今會主(某)奉為佛、法、僧、父、母辦五分
財，專誠奉獻，伏願慈悲，俯垂攝受。

財供養菩薩摩訶薩
(加持普供養真言)

眾等志誠，如法應和：
若人狹劣者，　雖多行布施，
受者不清淨，　故今果報少。
若行慧施時，　福田雖不淨，
能生廣大心，　果報亦不淨。

隨心所願皆圓滿
是諸眾等人各胡跪，嚴持香花，如法供養。

(加持五供養真言)

普供養菩薩摩訶薩　(止)

第二時陞座
(加持楞嚴字母真言)

儒釋兼濟儀當演



48

比丘(某)等伏聞圭峰禪師云：「始乎混沌，塞乎天地，通人神
貫貴賤，儒釋皆宗之，其唯孝道矣。」《孝經》云：先王有至德要
道。《戒經》云：孝順至道之法。設教雖殊，至道一也。始自天
子，至於庶人。家國相傳，各立宗廟。雖五孝之用各別，而百行之
原不殊。此則儒宗所明之孝也。舍那如來初成正覺，頓說華嚴大
經。菩薩大戒，戒雖萬行，以孝為宗。此則釋宗所明之孝也。儒則
愛護髮膚，揚名後代，致樂春不出，曾子開衾。釋則祝髮壞衣，法
資現世，故難陀通信，淨藏回邪。此明二宗侍養之異也。儒則棺槨
宅兆，安墓留形；釋則念誦追齋，薦其去識。此明二宗居喪之異
也。儒則內齋外定，想其音容；釋則設供講經，資其業報。此明二
宗齋忌之異也。儒則四時煞命，春夏秋冬；釋則三節放生，施戒盆
會。此明二宗祭享之異也。儒則條越五刑，犯當五摘而恩赦不該；
釋則名標七逆，戒出七遮而阿鼻定入。此明二宗不孝之罪異也。儒
則旌表門閭，上天之報；釋則瑩明戒德，淨土之因。此明二宗行孝
之福異也。略明數義，餘可較量。然先王立於祭法者，令孝子敬事
於神靈也。神靈者，即父母之識性也。是知形有生滅，性非生滅。
既形滅而神不滅，豈厚形而薄神哉？又殺命而祭神者，非聖人之本
意也。何以知其然耶？《禮》曰：「父母既歿，必求仁者之粟以祀
之。」《孟子》云：「見其生不忍見其死，聞其聲不忍食其肉。故
君子遠庖廚也。」《詩》云：「愷悌君子，求福不回。」且福之大
者，莫大放生。是釋梵之本因，實天地之大德。今殺彼祭此，豈近
仁心？是為可忍，孰不可忍？雖云祈福，福，實是立讎。自徇虛
名，殃於神識。經云：昔有賢者奉法精進，得病奄亡，妻子哀戀，
火葬收骨，安葬已訖，月旦晦朔，烹殺生命，上塚號哭。亡者戒
德，終乃生天。天眼遙見，愍而笑之。變作小兒於邊牧牛，牛便卒
死，兒即號哭，割草著前，曉諭令食，如此終日。眾人怪笑，共往
語言：「牛死號哭，牛豈知乎？汝愚癡也。」小兒曰：「我不愚
也。牛死常在，猶可有望。汝父已死，設百種食，共向號哭，燋骨
豈知？吾本汝父，蒙佛生天，見子愚癡，故來啟導。欲得如我，宜
當進道。」忽然不見。妻子奉教，同時生天。以理推之，難憑血
祭。若父母生於鬼趣當設祭者，豈不聞「黍稷非馨，蘋蘩可薦。應
知礿祭，勝於殺牛。況鬼神等差，豈皆受饗？」夫應孝子之懇誠，
救二親之苦厄，酬昊天之罔極，唯釋氏之教焉。遂乃搜索聖賢之
教，虔求報答之方。得此法門，實為妙行。冀諸聞聽，勉力修行，
庶幾點化背恩人，盡使回心酬罔極。

儒釋皆宗道貫通，　星分爪剖賴圭峰。
放生作福恩堪報，　改祭為齋善可從。
施戒更當資福業，　歲時休但想音容。



49

先王古佛相弘濟，　類我螟蛉可指蹤。
大孝釋迦牟尼佛
禍福淺深儀當演
《說文》曰：父者，矩也；母者，收也。矩也者，軌則之謂

也。授之以性，成之以形，傳之以義方，教之以《詩》《禮》，故
曰：有父以瞻也。收也者，涵育之謂也。十月懷躭，三年乳哺，憂
勞盡力，憔悴甘心，故曰：有母以依也。父母之恩，卒難可紀。然
則順之則福至，逆之則禍生。禍福之門，皆因於我。故經云：慈童
長者其父喪後，財賄用盡，役力賣薪，因得兩錢奉養於母。次得四
錢，及八錢、十六錢，亦奉於母，孝心轉勝。眾人語云：「汝父在
日，入海採寶。」後歸問母，母同前說。遂稟其母，欲作父業。母
戲許之，子便辭母。母曰：「我有一子，當待我死，何由可放？」
子曰：「以信立身，許我已定。」母即以手牽挽髮髻，子便絕髮而
去。既入大海，多獲珍寶。於時一夜大風卒起，眾商既失，遙見一
城紺琉璃色，饑渴奔投。有四玉女擎如意珠，作娼伎樂，而共來
迎。四萬歲中受大快樂，自然生厭，又欲前去。至頗璃城，有八玉
女，受八萬歲。又至白銀城，十六玉女，受十六萬歲。又至黃金
城，三十二玉女，受三十二萬歲。准前捨之，但當前行。近見鐵
城，心中疑怪，遂入鐵城，見有一人頭戴火輪，捨置頭上，即便出
去。慈童問言：「何時得免火輪之苦？」答言：「世間有人，作其
罪福，一如汝者。由汝先於閻浮提內日以兩錢奉母，故得琉璃城四
萬歲受樂。由奉四錢、八錢、十六錢，故得八萬、十六萬、三十二
萬歲受樂。末後背母恩，絕髮而去，故得受此火輪之苦。有人如汝
作此罪福，方可代汝，汝可得脫。」因即問言：「此有罪人如我類
否？」答言：「其數百千。」慈童聞已，便發願言：「所有罪苦併
集我身。」念已，火輪即時墮地。佛告比丘：「時慈童者，我身是
也。比丘當知於父母所，少作不善，獲大苦報；少作供養，獲福無
量。當作是學，應盡心孝順父母者也。」故《孝行錄》云：行孝之
人有十種功德，不孝之人有十種過患。且十種功德者：一者父母歡
喜；二者眾人樂見；三者諸聖加護；四者州縣推舉；五者官賜粟
帛；六者朝廷獎譽；七者旌表門閭；八者往生淨土；九者常值諸
佛；十者成等正覺。十種過患者：一者父母憂愁；二者人不喜見；
三者多遭霹靂；四者或陷王法；五者死入地獄；六者出為餓鬼；七
者為梟獍蝮蠍；八者遺棄小兒；九者為孤貧獨老；十者永沈苦海。
此數者罪福如前，淺深有別，遠害就利，可不孝乎？然上根者率性
而孝，中根者循禮而孝，下根者畏刑而孝。畏刑則循禮，循禮則率
性，此古人立法之本意也。向下摘取《孝經》五句之文，以辨三教



50

生前歿後奉親之道。切希會眾決意行持，乾枯業海之波瀾，成就聖
人之德業。

賣薪行孝見慈童，　順逆皆由一念中。
玉女承顏花報謝，　火輪墮地業因空。
經標十種排功過，　道被三根品異同。
火急修行勤奉養，　背恩何日出樊籠？

大孝釋迦牟尼佛
(加持釋迦佛真言　拔除罪障真言　歌讚)

居則致其敬儀當演
居而能敬，則容止可觀，尊卑有分。如不能敬，雖群會屯聚，

犬馬何別？是以古人有色難之誡，孝子懷知敬之心。定省如期，溫
清不懈。侍坐則衣冠濟濟，承顏則言貌溫溫。縱斑衣彩戲則尤懷謹
恪之心，任銀屏隔坐而豈無戰悅之色？誠非偽行，性出天資。故經
云：菩薩慈孝於父母者，性存報恩，恭敬承事，遠惡就善，隨時供
給。夙興夜寐，瞻父母意，無事不辦；所得教訓，未曾遺失。心所
修行，常自觀察。當辦何事，所聞教誨，尋即知之。常懷歡喜，一
心愛敬。盡知父母之心，常念報恩之事。又佛告舍利弗言：復有專
修義利，謂於身命無所顧惜，於覺分法有所希望，妙菩提心以為前
導，而於父母專修供養。曲躬合掌，謙下問訊；迎送給事，並和順
業。是則名為專修義利。又佛告給孤獨言：孝養父母，出辭還返，
不失顏色；晨定暮省，小心翼翼。念二親恩，而無窮極。道經云：
元始天尊告上智仙人言：若或有人能為父母，當以降生之日默念二
親生我之恩，精勤齋戒，廣修眾善，以報劬勞。《孝行錄》云：孝
子目無異觀，耳無異聽。怡聲下氣，叉手正容。癢不敢搔，寒不敢
襲。問然後對，時然後語。言不爭先，事不專決。不命之坐不敢
坐，不謂之去不敢去。所居必有常，所習必有業。惡言不出於口，
忿言不反於身。父母之過不外揚，妻妾之言不專用。一舉足不敢忘
父母，一出言不敢忘父母。斯可謂之敬矣！咄嗟我輩，有親而不能
敬，出入不告，用度不常。狹侮尊親，交結群小，躭荒酒色，較量
是非。父母忍之則恃氣虛憍，父母責之則反睛怒目。甚者至於違禮
越禁，敗業破家。根其原由，是皆不能敬其居也。仰觀如來之教，
豈不愧哉！蓋如來是三界之至尊，常有天人侍衛，故屈慈父，而反
拜之。王欲拜時，如來舉身，高七多羅樹。且受其拜者，道在子
也；不正受者，表致敬也。故圭峰云：「居則致其敬者，儒則別於
犬馬，釋則舉身七多。」而世人只知子敬其父，而不知父敬其子。
故當知，情可泯而行不可虧，恩可微而道不可屈。

敬事雙親問起居，　歸寧色養日無虧。
晨昏定省看承我，　冬夏溫涼點檢渠。



51

泣竹冬月天生筍，　扣冰淵躍雪天魚。
踴身高七多羅樹，　方信如來道有餘。

大孝釋迦牟尼佛
養則致其樂儀當演
親能養我，我不能養親，則背恩也。若能不背於養，則樂在其

中矣。孝子當念十月懷躭，三年乳哺，推乾就濕，咽苦吐甘。至於
成人，委之以家門，訓之以《詩》《禮》。蓋孟母有三遷之教，柳
親有和膽之勤。此皆親能養我也。我既成立，義當養之。歷觀古
人，屈指可數。如負米之子路，懷橘之陸績。老萊戲綵，潘岳捧
輿，朱雋販繒，江革傭力。或尊榮於富貴，或卑下於貧賤，是其能
養均矣。故佛告郁伽長者言：在家菩薩積聚財寶，非不如法，平直
正求，不逼切他。如法得對，起無常想。悉捨無吝，給事父母。又
經云：是諸眾生尊重供養於父母者，是人常有梵釋護世之所扶持，
能令居家安隱豐樂，如是現世果報珍寶，皆因供養父母而得。又於
來世生在人中，或復當來得生天上。何有智者聞是法音，於父母所
不勤供養？又佛告給孤獨言：財有三種：一曰下財，謂能積聚，不
孝父母，不奉聖人，不好布施，不達悉空故；二曰中財，謂孝順父
母，又施他人，但不信死後更生，不肯布施修後世福故；三曰上
財，能以衣食孝順父母，奉敬先聖，布施無乏，使成道德，獨步無
侶故。《僧祗律》云：父母不信三寶，即少供給；若信三寶，理宜
恣與。此明出家之士奉為父母。《增益經》云：父母與一生補處菩
薩等，故應承事供養。道經云：若或有人能為父母多修齋供，廣造
真經，讀誦受持，教人遵奉，當知是人及於父母，承此果報，即得
長生，給養自然，心靈快樂。《孝行錄》云：且如天降黃金，林生
紫筍，並非常道，不若治生。或市井經營，或田疇布種，或日求升
合，或富有家資，應思儉則有餘，勤則不匱。操持上味，奉給雙
親。下品蔬食，自供口腹。又為修治寢室，開豁軒窗，熱則通風，
寒則貯火。或捶背而理髮，或設浴而授衣。又宜選買紬綿，多藏羅
綺。不厭盈箱之奉，況當衣帛之年。夏則薄涼，冬則輕暖。裁縫既
畢，奉獻尊親。至如嘉果茗茶，亦合常時奉養。果能如是，樂莫大
焉。恐或悖逆凶頑，荒淫無度，朝昏不顧，甘旨全無，致使爺娘悲
愁哽噎。甚者穿花踏柳，走馬鬥雞。一己浮遊，二親饑餒。根其原
由，是皆不能樂其養也。諦觀如來昔為太子割肉奉養父母者，豈不
愧哉？得道之後，又以其道諭於父母，亦非世人所能及也。故圭峰
云：「養則致其樂者，儒則怡聲下氣，溫清定省，故有扇枕溫席之
流；釋則節量信毀，分減衣缽，故有割肉充饑之類。」古規有在，
善法宜遵。月虧卻許重圓，親老無由再復。

養須致樂善看承，　和意怡顏侍寢興。



52

捧檄經年伸悅懌，　戲斑終日笑憑陵。
陸郎甘旨忻懷橘，　朱雋寧親喜販繒。
爭似如來全道力，　淨居忉利等閒昇。

大孝釋迦牟尼佛
(加持護命善門真言)

病則致其憂儀當演
親病子亦病，親安子亦安，親之身即子之身也。父母有病，痛

徹子身，如此相知，豈不憂也？漢文帝口嘗湯藥，庾沙彌身試艾
針。蔡順嘗吐，士岩吮癰。肩輿奉親，設拜求藥。十旬不解帶，七
旬不寢寐。或賣身破產，或禱鬼祈神。燈點長明，幡懸續命。古人
於此，親病懷憂。故目連白佛言：世尊，若未來世一切佛弟子，救
度現世父母，可為爾否？佛言：我正欲說，汝今復問。善男子，若
比丘、比丘尼、國王、太子、大臣、宰相、三公、百官、萬民、庶
人行慈孝者，皆先為所生現在父母，以百味飯食施十方自恣僧，願
我父母，壽命百年。又《藥師本願經》云：佛告阿難：若帝后妃
主、儲君王子、大臣輔相、中宮綵女、百官黎庶為病所苦，及餘厄
難，亦應造立神幡，燃燈續明，放諸生命，散雜色花，燒眾名香，
病得除愈，眾難解脫。道經云：或因父母疾病纏綿，建立道場，修
崇道法，其病即愈，平復如常；或因父母險厄囚繫，惡鬼害身，蟲
獸為妖，夢寐驚恐，但能恭潔念道修齋，退殄災殃，消除魔鬼。
《孝行錄》云：忽爾雙親有疾，猶如萬箭攢心。自代無門，宜求諸
聖。又念業通三世，病起多端，理宜色不滿容，行不正履。怒而不
篤，言而不聞。曉夕憂勤，左右扶策。衣不解帶，藥必先嘗。淨洗
唾壺，躬安濁器。縱逢瞋怒，不退精勤。或於塔寺祈禱，或仗僧徒
懺悔，感蒙聖力，冀得親安。所以文王一飯，武王亦一飯；母氏不
食，符表亦不食，良可鑒矣！其或略無垂顧，縱任沈疴，荏苒因
循，遂致離別。考之藏教，謂之橫死。既為人子，安能忍哉？根其
原由，是皆不能憂其病也。觀夫忍辱太子，敲骨出髓治父王病者，
豈不愧哉？圭峰云：「病則致其憂者，儒則武王不脫冠帶，文王先
嘗湯藥；釋則太子以身為藥，高僧以身為誓。」而世人以草木金石
之藥療病，是為極矣，而不知以頭目髓腦之藥治病癒勝。又如來能
以法藥治其心病，必置父母於無患之地，究竟常樂矣！然眾生身病
不少，誰知心病尤多。身心之病能除，佛法始知玄妙。

親病當知子負憂，　求醫問藥莫知休。
賣身破產終無吝，　設拜肩輿不用羞。
代死要為潛耀輩，　吮癰當作士岩儔。
更能仰叩真慈父，　天理爭教疾弗瘳。

喪則致其哀儀當演



53

身之喪，不如心之喪。身之喪止於三年，心之喪永劫在念。故
如來報親於累劫，大悲發願於前生。況我凡夫，敢忘喪制？孝子當
念父母初生我時，憂懼萬端。我臨父母之喪，寧不哀慟？遍觀上
古，誰不悲哀？所以曾參七日不餐，王延三年泣血；守真哀毀骨
立，樊宏病不自支；顏烏助土成墳，董永貸錢助葬；許孜悲號而鳥
獸翔集，王褒泣血而樹色慘悽；方儲感白兔之祥，蔡邕有連理之
瑞；梁武帝踐霜雪而傷嘆，陸士衡痛慈景之先違。偉哉真哀！壯哉
古哲！如婆羅門女，福德深厚，諸天欽仰；為母死亡，哀號之甚，
禮覺華定自在王如來以資冥福。忽聞空中有聲報曰：「聖女勿致悲
泣，我今示汝母之去處。」女曰：「是何神德？寬我憂慮。」空中
再報曰：「我是汝所瞻禮者覺華定自在王如來。見汝憶母倍於常情
眾生之分，故來告汝。」又波斯匿王為太后崩，泣不自勝，揮淚而
言：「世尊，太后無常，年在期頤。無少壯力，夙夜孝養，未曾違
忘。命可贖者，盡當持贖。若以金銀城郭，若以人民可以贖者，盡
當持贖。」佛言：「大王當知，有四大恐畏，無能避者。云何為
四？老為大恐畏，肌肉消盡；病為大恐畏，無強健志；死為大恐
畏，盡無有壽；恩愛別離為大恐畏，哀號迷悶。此四者，不可以刀
杖避。」即說偈言：

一切人歸死，　無有不死者。
隨行種禍福，　自獲善惡業。
地獄為惡行，　善者必生天。
明慧能分別，　唯福能遏禍。

又《孝論》云：法雲在母之憂，哀號殊甚，飲食不入口累日；
慧約之父母垂死，皆號泣不能自存。然佛教略彼喪制，哭泣者蓋欲
泯愛惡而趣清淨也。苟愛惡之心未息，尚留於物，臨喪而弗哀，亦
人之安忍也？律曰：不展哀苦者，亦道俗之同恥也。堪嗟末俗，忽
略所生，棺槨不施，衣衾不舉。聞樂而樂，臨喪弗哀。根其原由，
是皆不能哀其喪也。諦觀釋迦親自舁棺，人天為之哭泣，目連見母
不食，哀號聲震三千者，豈不愧哉？圭峰云：「喪則致其哀者，儒
則武丁不言，子臯泣血；釋則目連大叫，調御舁棺。」然世人能擗
踴哭泣，哀以送之，終不知父母精神之所往。我佛了知父母俱在天
宮受生，或破煙然，或登實際。眾若未明天眼，不睹慈顏也。須當
克苦修行，免使歷生辜負。

臨喪孝子具真哀，　擗踴號咷五內摧。
嘔血數升悲在膂，　忘餐七日淚橫腮。
目連大叫真賢者，　調御舁棺信善哉。
不向真乘消愛見，　從前感動總癡孩。

大孝釋迦牟尼佛



54

(加持花聚陀羅尼真言)

祭則致其嚴儀當演
祭而不嚴，如不祭。能嚴於祭，君子嚮之。佛法未來，三代謹

嚴於祭；佛法既至，理宜改祭為齋。齋祭雖同，損益有異。蓋祭具
牲醴，齋獻蘋蘩。存歿有因，禍福相倚。故有扣冰魚躍，泣竹筍
生。澗溪沼沚之毛，蘋蘩蘊藻之菜，筐筥錡釜之器，潢汙行潦之
水。可以薦於鬼神，可以饈於王公。又云：東鄰殺牛，不如西鄰之
礿祭。此乃古人祭之嚴者也。經云：餓鬼好人，各具五百。而餓鬼
家子孫歌舞，好人家子孫啼哭。或問世尊：何爾如是耶？佛言：餓
鬼家子孫為其作福，當得解脫，故乃歌舞；好人家子孫為其殺害，
將受大苦，故乃啼哭。《地藏本願經》云：大辯長者白地藏言：南
閻浮提眾生命終之後，眷屬大小，為修功德，乃至設齋造眾善因，
是命終人，得解脫否？答言：若有善男子、善女人命終之後，眷屬
骨肉為修營齋，及營齋之次，米泔菜葉，不棄於地。乃至諸食，未
獻佛僧，勿得先食。如有違食及不精勤，是命終人，了不得力。若
能精勤，七分之中，亡者獲一。六分功德，生者自利。道經云：若
復有人，或為亡者七七修齋，轉誦靈文，以資魂識，不歷塗毒，便
得生天。《孝德傳》說：孟宗母喪，毀瘠致病。母性嗜筍，宗欲以
筍祭，即入竹園，哀告天地，乃得以祭。傷嗟末法，宗廟墮頹，禮
法崩壞，衣冠不具，齋祭不嚴。根其原由，是皆不能嚴其祭也。諦
觀如來示目連以方便，令設盆供脫母氏一切餓鬼之苦者，豈不羞
哉？圭峰云：「祭則致其嚴者，儒則孟宗薦筍，釋則目連餉飯。」
故《梁武懺》云：為亡人作福，如餉遠人。若人生天，增益功德；
若在三途八難，速令解脫。蓋人之精神，歷變化，亘古今，終不滅
也。如火之在薪，薪雖盡而火曷嘗燼乎？但恐其善惡之習淺深不
同，或昇或墜，亦自別耳。正好以慧為炬，以慈為舟，冀不滯於昏
衢，得永超於苦海。

當思祭則致其嚴，　礿禘蒸嘗禮法兼。
明法唯忻陳簠簋，　克誠配享奉虀鹽。
休將大辯齋蔬棄，　須信青提缽飯甜。
人哭鬼歌無用怪，　來昆善惡佛能占。

大孝釋迦牟尼佛
化風遠被儀當演
天下之有為者，莫盛於生也。吾資父母以生，故先於父母者

也。孝子當念：身從何來？從父母來。父從何來？從祖父母來。母
從何來？從外祖父母來。又念伯父、叔父、舅氏之屬，皆父之類
也；伯母、叔母、姑姨之屬，皆母之類也。推父母甘旨之心，則無
不供承；推父母教令之心，則無不隨順；推父母醫藥之心，則無不



55

看侍；推父母修行之心，則無不勸助。雖禮有先後，事有通扃，而
愛敬之心，皆如父母。乃至兄弟姊妹，甥姪子孫，皆父母之支派
也；執勞運力仆妾之屬，皆父母之使令也。雖尊卑貴賤有殊，而愛
敬之心則一，故得上下歡心以事父母。古有聚族數百口，同居數百
年，豈有他哉？皆愛敬父母而及於宗族故也。所以邵興榮八世共
住，封延伯三世同財。至如尺布共之，積年合爨，牛馬相乳，鴉鵲
同巢，此數者，皆由內和故能外感，又乃自愛其親，施及一切者。
如彼男子在家，女子在室，上有慈父，下有慈母，勸以全功專修孝
行，此孝之根本也。次又勸彼為孫者孝於祖父母，為外孫者孝於外
祖父母，為養子者孝於所養父母，為婦者孝於舅姑，為婿者孝於妻
之父母，為仆妾者孝於主人，此孝之枝葉也。然皆不忘養育之恩，
一一孝於本生父母，如枝葉不離本根也。此則孝無不在而父母為
宗。若以此為宗，則無施不可。若孝子之事君也，以孝道養君之心
則為師臣，以孝行行君之法則為大臣，敬君而君亦敬其宗廟社稷則
為社稷之臣，愛君而君亦愛其黎民百姓則為天下之臣，推色難之心
則為良臣，推幾諫之心則為直臣。皆移忠之道也。是故四海之內皆
孝子，四海之內皆忠臣。若孝子之臨民也，以孝道感民之心則不言
而化，以孝行為民之法則不令而威。敬其民而不敢慢，則民亦敬之
如父；愛其民而不敢傷，而民亦愛之如母。推事父母之善巧，則可
使為能吏；推事父母之謹畏，則可使為循吏。治一國則一國之人
孝，治一鄉則一鄉之人孝。傷夫！人皆有親，而鮮能養；人皆有
子，而鮮能孝。若有孝子能養其親，則聞其名者無不讚嘆，見其面
者無不瞻仰，觀其行者無不誠服，仰其風者無不教化。亦能振天
地，感鬼神。則鬼神匡扶，天地覆載，自然禍亂不作，災害不生，
五福聚於雙親，百順流於九族，風雨調順，國家安寧者也。所謂頭
頭俱挺露，物物盡瞻依。

淳風遠被化澆漓，　本固須知葉不衰。
三世同財財愈盛，　積年合爨爨常炊。
馬牛相乳和如此，　鴉鵲同巢義可知。
禍亂不生災害殄，　君臣父子太平時。

大孝釋迦牟尼佛
(加持莊嚴王陀羅尼真言　歌讚)

孝行感驗儀當演
聖人之道，以善為用；聖人之善，以孝為端。為善而不先其

端，無善也；為道而不存其用，無道也。用所以驗道也，端所以行
善也。行善而未見行乎父母，能溥善乎？驗道而不見驗乎父母，能
為道乎？故知龍吟雲起，虎嘯風生，孝越常倫，自然感應。特標祥
瑞，警策人間。不孝者自格其非，行孝者愈堅其志。今當標舉，各



56

冀稱揚。大舜微時，父母使浚井，從而掩之，出於東家井中。蓋大
孝之力能爾，故神龍所護也。郭巨掘地，得黃金一釜，上有文曰：
「天賜孝子郭巨，官不得奪，人不得取。」劉殷夜夢西籬下有粟，
掘之得百石，名曰：「七年粟，賜孝子劉殷。」食七年方盡。宋思
禮母病思泉，以大旱，泉水皆涸。思禮禱之，泉忽湧於庭下，日不
乏汲。姜詩母好飲江水，詩因取水，被溺而死。後泉湧於舍傍，味
如江水。徐勣事母至孝，雖赴試省圍，亦須迎侍。登第，還家奉
養，不求仕進。後朝廷聞其孝，就命常為本州教授，以從其志。滕
曇恭年五歲，母患熱，思寒瓜，土俗所不產。曇恭銜悲哀切。俄有
一沙門曰：「我有兩瓜，分一相遺。」還以與母。尋訪沙門，莫知
所在。趙符制名君錫，父老肌重，上下馬難，人莫能於扶持。每朝
會請謁，君錫侍行，則父體輕健。人以為孝感。蔡順拾椹，赤黑二
器盛之。赤眉賊見而問之。順曰：「黑者奉母，赤者自食。」賊知
其孝，乃遺米而去。徐州有孝婦，以二器盛菜。有老人問其故。婦
曰：「美菜供姑，惡菜與子。」老人曰：「崗南有菜，可以取
之。」婦至崗南，見菜生滿地。古翂父為吏所陷，罪當大辟。翂乃
登聞鼓，求代父死。武帝異之，乃宥其父。許坦年十歲，隨父入山
採藥。父為猛獸所搏，坦即號叫，以杖擊之，獸走父全。太宗謂侍
臣曰：「坦雖幼童，能致命救親，深可嘉尚。」乃授文林郎。張元
其祖喪目失明，元請僧誦《藥師經》。行道七日，夜夢人曰：「三
日後祖目必差。」已而果然。解叔謙母有疾，遂向夜於庭中稽顙祈
禱，聞空中語曰：「此病得丁公藤乃差。」求服之果愈。鄭潛耀母
寢疾，刺血為書，請於諸神，乞以身代。火盡而「神許」二字獨不
化，翌日母愈。楊炎一門，三世以孝行稱，至門樹六闕，古所未
有。王少玄父仕於郡西，隋末為亂兵所害。後欲求骨以葬。時白骨
滿野，無由可辨，乃刺血滲之，旬日竟獲父骨。何琦喪母泣血，停
柩在殯，為鄰火所逼。煙焰已及，乃匍匐撫棺號哭。俄而風止火
息。顏烏至孝，父亡，負土為墳。群鳥銜土以助之，口中血出。遂
名其縣為「傷鳥縣」。宗乘父喪，躬自負土作墳，不久而成。墳土
自高五尺，松竹自生。吳隱之執喪過禮，家貧，無人助哭。每哭之
時，常有雙鶴鳴叫也。夏方遭疫癘，父母等死者十三人。方年十
四，夜則號哭，晝則負土。葬畢，廬於墓側。烏鳥猛獸，馴遶其
側。王褒葬其父，廬於墓傍，墓前有數栢樹。褒涕泣所著之樹，樹
色慘悴，與餘樹不同。梁文正父母俱卒，文正恨不獲終養，乃穿壙
為門，蹬道出入。晨夕灑掃其中，結廬墓側。自是不言三十年。其
後有甘露降於塋樹之前，白兔馴遶。鄉人以為孝感所致。元德秀喪
母，哀甚，刺血繪佛之像，書佛之經，而史氏稱之。李觀居父之
憂，刺血寫《金剛般若》，遽有奇香發其舍，郁然連日，及之其



57

鄰。釋道丕，母許氏，初生如天童子。其父歿於王事，丕遂出家。
年二十，往霍邑立草庵，鳩工聚集白骨，晝夜誦經，祝曰：「我今
志為人子，豈無靈驗者乎？」未數日，果有髑髏躍出于前，丕遂抱
持歸華陰。是夜母夢夫歸，明晨骨至。亦可謂全孝也。釋宗賾，母
陳氏，師出家後，常勸母持菩薩戒，注想彌陀。又令剪髮為出家
僧。於未終時，夢見尼僧十餘輩相召。母夢覺以告師。師曰：「此
乃往生之祥也。」言已，母色變白。至臨終時，精神爽利，倍於常
日，合掌向西端坐，於念佛中忽然坐滅。此亦全孝者也。如近世孝
感者，今大丞相虞公有減臣之筭，增父之年，事章達於上。帝嘉其
純孝，遂著名於輔相籍中。乃邛南劉浩然拜章之驗，士大夫以此敬
之。

孝感如前驗頗詳，　神明造物衛行藏。
白鳩標瑞棲其宇，　芝草呈祥挺在堂。
陳氏夢尼生淨土，　李公刺血發天香。
隆興丞相心詞妙，　天下人心好忖量。

大孝釋迦牟尼佛
普勸大眾儀當演
經題
比丘(某)謹白大眾：父母者，形生之本，人道之恩。先聖後

聖，成道樹教，未始不先於父母者也。若父母在堂，如佛住世，應
起難遭之想，當生孝養之心。此則居則致其敬，養則致其樂也。若
父母即世，如佛入滅，應起報恩之想，常生拔苦之心。此則喪則致
其哀，祭則致其嚴也。能如是者，則孝子之事親終矣。歷觀自古，
誰不尊崇？是知父母之恩，既比昊天之德，涓塵之孝，願酬河海之
親。凱風念吹棘之心，南陔有採蘭之詠。況乎花卉有重開之日，蟾
蜍見復滿之期。惟有雙親，無多歲月。所以為臣者念報劉之日短，
為兒者樂事親之日多。莊生有過隙之言，孔聖動逝波之嘆。故圭峰
禪師通明二宗教典，設教雖異，事親則同。上來一一敘陳，大意篤
於行孝。然行孝者，即報恩也；報恩者，即度脫也。欲度脫者，於
此三事當須了知。一者了知親有遠近，二者了知恩有重輕，三者了
知報有分全。且親有遠近者，遠即多生父母，近即今生父母。恩輕
重者，今生父母恩德最重，多生父母漸漸輕耳。報有分全者，但能
侍養一生，名之為分；必能度脫多生，名之為全。又儒教所宗，偏
重於父；謂人以形質為本，傳體相續，故取姓於父。但數父祖以
上，乃為七世。釋教所宗，偏重於母；謂人以性識為本，形質是性
識所依，母是子身寄託之處，故依母而生。卻推此身以前，乃為多
生。今此道場論行孝者，等而非偏；論報恩者，全而非分。故一切
諸佛成道之時，多生父母皆相會遇，聞法獲益。又佛告諸天言：父



58

母生子，多有所益，要當報恩。過去諸佛所生父母，先取涅槃，皆
自供養。將來諸佛，亦復如是。只如沙彌羅比丘，年始八歲入山修
道，證阿羅漢果。以宿命通，自知一神為五母作子。自云：我為第
一母作子時，我死之後，母見鄰兒出入行步，便念「我子在時，亦
當行步」，是以悲泣；我為第二母作子時，天命夭折，母見乳兒便
念乳我，亦復悲泣；我為第三母作子時，十歲復死，我母飯時，不
得俱食，亦復悲泣；我為第四母作子時，薄命先死，母見鄰兒因媒
娶婦，悲念我故，亦復悲泣；我為第五母作子時，年始七歲，辭家
學道，我母追念，亦復悲泣。我見五母共會而泣。我一魂神，展轉
作子，使令五母啼哭發狂。是故當知，得宿命通，能知五母。又復
推徵前世父母，安可較量？但學如來修出世因，成等正覺，如上父
母方得度也。若不爾者，但務立身行道，揚名後世，實於父母無少
利益。故石壁鈔主云：生前養育，猶少益於尊親；歿後蒸嘗，殊不
利於冥路。但得揚虛名於後世，徒負恩於生前。若其親在三途，不
減分毫之苦。想茲遠近，虛事劬勞，由是遲回，故不為也。伏望大
眾深明此理，印定自心。直須捨短從長，切勿務華去實。

君看五母哭彌羅，　憂海無風強起波。
定果色墮癡愛網，　金剛杵碎死生魔。
傷嗟棄本甘纏縛，　黽勉知恩好切蹉。
念念迴光酬罔極，　流光催老急如梭。

大孝釋迦牟尼佛
(加持大寶樓閣真言　歌讚　下座　止)

第二時回禮
禮佛懺悔
謹按《報父母恩德經》云：佛告阿難：我觀眾生雖霑人品，心

行愚蒙，不思父母有大恩德；棄恩背義，晨去暮歸，不知父母動止
寒溫。晦朔朝晡，永乖扶持；安床薦枕，永不知聞。參問起居，悉
皆斷絕。父母年邁，形貌衰羸，羞恥見人，瞋呵欺抑。或復父孤母
寡獨處空房，猶如過客寓止宅屋。妻子約束，每事依從；父母瞋
呵，全無畏懼。或復是女，婚嫁已畢，遂萌不孝之心。夫婿詬打，
忍受甘心；父母微瞋，反生怨恨。自家骨肉，卻以為疏；異姓他
宗，情深眷重。或處他邦異郡，音信不通，致使雙親肝腸寸斷。阿
難，不孝之人身壞命終，墮阿鼻獄。其獄縱廣八千由旬，四面鐵
城，其地亦鐵。鐵為羅網，熾火洞然，猛烈焰爐，雷奔電爍，烊銅
燒鐵，流灌罪人。銅狗鐵蛇，恒吐煙焰；炮燒煮炙，支節燋然。劍
刃刀輪，如雲如雨，空中亂下；或斫或刺，苦罰罪人。歷劫受殃，
無時間歇。阿難，若復有人為父母懺悔罪愆，持齋持戒，若能如
是，名曰孝子。若不行此行者，終是地獄之人。《禮》云：居處不



59

莊非孝也，事君不忠非孝也，蒞官不敬非孝也，朋友不信非孝也，
戰陣無勇非孝也。又云：五刑之屬三千，其罪莫大於不孝。是知我
等於父母所多有過失，未曾了知。雖幸免於王刑，恐難迯於地獄。
敢依大覺披露罪根，仗法力以祛除，獲慈風而蕩散。如阿闍世王犯
殺逆罪，耆婆告言：「大王當知，如是罪者，除佛更無能除滅
者。」又佛告舍利弗：若人成就五無間罪及犯餘罪者，應當於三十
五佛前，晝夜慇懃，如法懺悔。修齋會主(某)等皈依佛，皈依法，
皈依僧，然後禮拜，懺悔罪咎。

比丘(某)謹白會眾：今當禮佛，直須珍重，發報恩心。願諸世
尊，當慈念我，當證知我。若我今生，若我前生，所作眾罪，若自
作，若教他作，見作隨喜，一切罪障，皆悉懺悔。今依經文，先皈
三寶。眾等志誠，同伸皈依。

道場懺主，與諸有情

歸依佛　　兩足尊
歸依法　　離欲尊
歸依僧　　眾中尊
歸依佛　　滅身業罪
歸依法　　滅口業罪
歸依僧　　滅意業罪
歸依佛　　永不墮地獄
歸依法　　永不墮餓鬼
歸依僧　　永不墮傍生

歸依佛法僧三寶
禮三十五佛
眾等同運志誠心，誦普禮聖眾真言：
唵(引)。薩哩嚩。怛他誐多。伴佐伴佐。囉迦嚕彌。
志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲釋迦牟尼佛、金剛

不壞佛、寶光佛、龍尊王佛、精進軍佛，伏願不違本誓，鑒察丹
衷，除多生五逆之罪愆，酬歷劫二親之罔極。

眾誦普禮聖眾真言：
唵。薩哩嚩。　(同前)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲精進喜佛、寶火
佛、寶月光佛、現無愚佛、寶月佛，伏願不違本誓　(云云)眾誦普
禮聖眾真言：唵。薩哩嚩。　(同前)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲無垢佛、離垢佛、
勇施佛、清淨佛、清淨施佛，伏願不違本誓，鑒察丹衷，除多生五
逆之罪愆，酬歷劫二親之罔極。



60

眾誦普禮聖眾真言：
唵。薩哩嚩。怛他誐哆。　(同前)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲娑留那佛、水天
佛、堅德佛、旃檀功德佛、無量掬光佛，伏願不違本誓　(云云)眾
誦普禮聖眾真言：唵。薩哩嚩。怛他誐哆。　(同前)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲光德佛、無憂德
佛、那羅延佛、功德華佛、蓮華光遊戲神通佛，伏願不違本誓　(云

云)

眾誦普禮聖眾真言：
唵。薩哩嚩。　(云云)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲財功德佛、德念
佛、善名稱功德佛、紅焰帝幢王佛、善遊布功德佛，伏願不違本
誓　(云云)

眾誦普禮聖眾真言：
唵。薩哩嚩。　(云云)

志心皈命禮三身平等、四智圓明、大慈大悲鬥戰勝佛、善遊步
佛、不空佛、周匝莊嚴功德佛、寶華遊布佛、寶蓮華善住娑羅樹王
佛、法界藏身阿彌陀佛，伏願不違本誓，鑒察丹衷，除多生五逆之
罪愆，酬歷劫之罔極。

誦普禮聖眾真言：
唵(引)。薩哩嚩。怛他誐多。伴佐伴佐。囉伽嚕彌。
惟願慈悲常攝受
上來禮佛懺悔，已遂周諧。願我會眾此世來生，三障罪業，悉

皆消滅。若我前生，若我餘生，曾行布施，或守淨戒，或修淨行，
所有善根及無上智，所有善根一切合集較計籌量，及一切父母所有
善根，皆悉回向阿耨多羅三藐三菩提，如三世佛所作回向。我今回
向，亦復如是。眾等志誠，說偈回向。

眾罪皆懺悔，　諸佛盡隨喜。
及諸佛功德，　願成無上智。
去來現在佛，　於眾生最勝。
無量功德海，　我今皈命禮。

普懺罪菩薩摩訶薩
(加持滅五逆罪真言)

無邊惡業罪消滅
庭際放生
聞見覺知，皆具本來佛性；羽毛鱗甲，莫非宿世所生。倘精神

之可來，非耳目之可接。都緣情想稍異，遂致飛走各殊。為慈鳥鸚
鵡，則不忘反哺之心；為土梟破獍，則終起殺親之想。表示人間之



61

順逆，甄別孝子之是非。善能了知，不無教化。況我如來慈力，菩
薩願力，或為善性鹿王，或作金毛獅子。小雁銜哀，則能使獵人釋
放；慈鳥垂泣，亦令稻主敬從。忍死者，為願袈娑；說偈者，垂恩
帝主。此乃方便之力，攝化之方，汝等莫得而知，無門而入。我今
仗佛神力、陀羅尼力、施主願力，悉皆釋放。欲令汝等，各得逍
遙。《佛報恩經》云：昔有一鴿為鷹所逐，入舍利弗影，顫懼不
解。移入佛影，泰然無怖。大海可移，此鴿無動。所以爾者，佛大
慈悲，舍利弗無大慈悲；佛習氣已盡，舍利弗習氣未盡；佛三阿僧
祗劫修菩薩行，舍利弗六十劫中修習苦行。以是因緣，怖與不怖，
其理別也。《孝論》云：聖人以精神乘變化而交為人畜，恐世俗莫
自覺也。觀彼飛走之屬，恐是昔時之父母。正誡於殺，為篤於懷
親；專諭於道，恐陷其精神。必令孝子好生惡殺之心，慎終追遠之
念且至大矣。經云：應生孝順心，愛護一切眾生。斯之謂也。觀夫
飛禽走獸，水族遊鱗，或挂羅網，或拘籠檻，或穿腮而反翼，或繫
足而倒懸，將臨湯火之間，欲赴砧刀之上，憂愁恐懼，變慴慞惶。
望雲漢以魂消，憶林泉而膽碎。雖知萬死，猶冀一生。顧眄哀鳴，
以求救濟。是故《盆經疏》云：能為父母，三節放生。謂歲終時、
夏滿時、忌辰時，隨力所及，放諸生命。始自一七之數，乃至七七
之數，或至無量，何其妙也！是故沙彌救蟻，流水濟魚。覬禪師建
立生池，鄭昌圖焚燒網罟。楊寶之療病雀，韋丹之放神龜。孔愉因
一龜而封侯，之享由二鯉而增筭。顏魯公作放生池碑，則著有唐之
盛德；孟軻氏有聞其聲誡，則信君子之能仁。歷觀古人，皆能此
事。今會主(某)為(某)，正好開籠釋檻，斷縛解懸，施水焚香，合掌
咒願。或法樂以津濟，或秘咒以加持，俾令世世生生，不遭羅網
內；在在處處，常居佛影中。任去任來，無罣無礙。向下重伸偈
句，再為發明。

一念迷真失故鄉，　迷頭認影只顛狂。
前程不睹心花發，　日用唯耑業識忙。
已陷羅網遭困厄，　忽蒙香火作津梁。
掉頭展翅何來去？　佛影彌綸自在翔。

(加持放生陀羅尼真言　歌讚　附後)

再宣放生文
按《釋氏會要》云：昔者南海之濱有一枯樹，五百蝙蝠穴聚其

中。有諸商人憩止樹下。時屬寒洌，聚集樵薪，蘊火其中。煙焰大
熾，枯樹忽焚。時商人中有誦阿毗達磨藏，彼諸蝙蝠雖為火焚，愛
好法音，忍而不去，於此命終。隨業受生，捨家修學，乘聞法音，
並證聖果。今脇目尊者招集五百應真作《毗婆娑論》，斯並枯樹之
中五百蝙蝠也。又《金光明經》云：爾時如來知是十千天子善根成



62

熟，即便與授菩提道記：汝等天子於當來世，過阿僧祗百千萬億那
由他劫，於是世界當成菩提，同共一家一姓一號，名曰青目、優缽
羅華、香山如來，如是次第出現於世。時有樹神即白佛言：世尊，
是十千天子何因何緣，修行何行勝妙善根，便得受記？佛言：於過
去世，有一長者，名曰流水，遊行聚落，見有一池，其水枯涸。於
其池中，有十千魚，命將不復。長者見已，生大慈心。以象負水，
救彼魚命。復為宣說寶勝如來名號，並解說十二因緣。彼魚聞已，
同日命終，生於天上。佛言：爾時流水長者即我身是，今十千魚者
即十千天子是。由聞法故，今於我所得受道記。所以向下普為生
命，稱揚法樂。伏冀薰成種智，作遠因緣。速超六道四生，早證三
明八解。重將法語，更濟有情。自利利他，重重無盡。今欲宣揚聖
號，大眾志誠，如法應和。

南無寶勝如來
南無離怖畏如來
南無廣博身如來
南無妙色身如來
南無多寶如來
南無阿彌陀如來

四大部經題目　(云云)

三乘四諦法
皈依三寶
上來放生功德已竟，憑仗良因，奉報四恩，均資三有。水陸含

情，同圓種智。
(普念)摩訶般若波羅密

如來廣孝十種報恩道場儀文卷中終



63

如來廣孝十種報恩道場儀文卷下

漢州綿竹大中祥符寺住持長講華嚴海印大師思覺集

第三時真俗混融法事分為十八節：啟白敘意；懺悔罪愆；警策
大眾；宣疏禮請；廣陳供養；真俗混融；敘法供養；勸父母皈依三
寶；勸持五戒；勸修四諦；勸修中乘；勸修六度；勸修一乘法門；
勸父母成佛；普勸大眾；勸修觀想讚禮；行香設散；禮別賢聖。

第一、啟白敘意伏聞古佛未生，誰為之父而誰為之母？混元既
判，以辨乎陰而以辨乎陽。豈知無陰陽地，原在目前；須信先父母
身，非從他覓。摩耶幻生諸佛，淨飯返拜如來。文殊乃傑出小男，
普賢真絕倫長子。以一乘三乘為至養，修五戒十戒為正因。統法界
於我家，攝光明為眷屬。塵塵出現，法法全彰。從前貪愛恩情，全
是智悲行願。倘不皈依覺路，爭能履踐法門。比丘(某)謹與會主
(某)，稽首和南，一心仰白報恩會上諸佛菩薩，三界四府萬靈，十
方滿空賢聖。

今當第三時中，將陞寶座，宣演法門，願我音聲遍周法界，普
使聞者各各迴光，會三乘而入一乘，融五性而皈一性，十身滿足，
萬德俱圓。慈愍故，悲愍故，大慈悲愍故。

信禮海會佛菩薩
第二、懺悔罪愆
三業六根，不無違理損物；五逆十惡，未免帶果招因。今欲報

二親之深恩，須當懺五逆之重罪。志心奉為今生父母，歷劫親緣，
法界含情，道場懺主，並皆明悟，一一斷除業障。今當懺悔，自有
後文。大眾志誠，如法應和。

弟子眾等，合道場人，奉為四恩一切父母，自從無始曠大劫
來，捨身受身，越塵沙劫，惱亂父母，不可稱量。從生至生，改形
易報，不復相識，豈念生成？造作無邊五逆重罪。或有父母已證菩
提，我不自知，返出身血。或有父母住聲聞乘，我返於他，斷其身
命。或有父母作比丘僧，我亦於中，破壞和合。或有父母墮在三
途，或趣邪論，或生邊地，或居三界，或住三乘，或處富饒，或淪
下賤，舉手所指，縱目所觀，此界他方，無非父母。我於如是彼等
親緣，棄恩背恩，或殺或害，或於今世不孝尊親，甘旨全無，朝昏
不顧。由斯業力，枉受輪迴。今遇正因，深生慚愧，誓於今日稽顙
皈依，願聖慈悲，攝受懺悔。不孝五逆，盡獲消除。改往修來，更
不敢造。願罪消滅，願罪消滅，願罪消滅。多生五逆罪消滅
(誦阿閦神咒　無邊惡業罪消滅　加持普懺罪真言)



64

上來懺悔，已遂周諧。罪障既消，應須發願。大眾志誠，如法
應和。

願我孝心不退轉，　願我孝行速周圓，
願我父母證菩提，　願我子孫存至養，
願此功德周沙界，　普施六道諸有情，
同歸無上涅槃門，　盡泛毗盧華藏海。

隨心所願皆圓滿
(加持釋迦說懺悔真言)

第三、警策大眾
上來懺悔發願，已遂周諧。今當警策，眾等各各發志誠心，如

法應和。
道場清淨眾，　各各當志心。
志心勤皈依，　志心勤禮拜，
大聖大慈悲，　釋迦牟尼佛。
唯我釋迦尊，　能行於大孝。
唯我釋迦佛，　能報於大恩。
是故我等眾，　今日須控告。
惟願聖慈悲，　開受我等請。
令我於父母，　能酬廣大恩。
令我於父母，　能宣廣大法。
能化悖逆者，　令生孝順心。
盡出苦泥犁，　同生佛淨土。
念我無量劫，　常生不孝心。
違背父母恩，　無由得解脫。
我從今日去，　遵奉如教行。
常發菩提心，　常修普賢行。
功德俱回向，　父母及宗親。
行願悉圓滿，　同證菩提果。
願佛加護我，　不使墮邪途。
假使鐵輪旋，　此心無退轉。

　(三白)

信禮大孝釋迦牟尼佛
第四、宣疏禮請
大眾志誠心，同誦讚佛偈：

智慧高廣山，　峰嶺極嚴峻。
溪谷深俱曠，　清泉常流滿。
以愍所生母，　普及於一切。
願速聞正法，　悉令眾聽受。



65

信禮海會佛菩薩　(宣疏)

凡情上達大圓鏡
(加持諸佛願智真言　（至）禮拜真言　炷香)

禮拜能除我慢障，　禮拜能感尊貴身，
禮拜能滅七支愆，　禮拜能生三業善。

今當禮請，報恩會上諸佛菩薩，光臨道場，受請供養。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，三時禮請

清淨法身毗盧遮那佛
圓滿報身盧舍那佛
三類化身釋迦牟尼佛
成利慧佛
勝日身佛
勝觀佛

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，三時禮請

雲雷音宿王華智佛
覺華定自在王佛
清淨蓮華目佛
無量壽佛
寶華佛
彌勒佛
十方三世一切諸佛

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，三時禮請

文殊普賢二大菩薩
觀音勢至二大菩薩
藥王藥上二大菩薩
地藏菩薩
無垢光女菩薩

伏願慈悲愍憐，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，三時禮請

月光童子菩薩



66

大自在天子菩薩
迦葉菩薩
淨光童子菩薩
諸大菩薩摩訶薩

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
誠心仰請，報恩會上，此法會中，三時禮請

阿難目連二尊者
辟支伽阿羅漢眾
圭峰禪師
慈覺禪師
明教大師
遍法界中報恩海會一切聖賢

伏願慈悲憐愍，俯降道場，為我報恩，作大利益。
上來禮請報恩海會諸佛菩薩聖眾，已沐雲臨道場。伏願天眼遙

見，慧耳遙聞，他心遙知，神通遙鑒，以大悲力，啟無緣慈，憐愍
有情，哀受我請。慈悲護念，降臨道場，證盟此齋，充遍法界。願
此善力，廣大無邊，猶若虛空，具諸功德。

奉請已，一心皈命禮常住三寶。
蓮花捧足降臨來

(加持獻花寶座真言)

第五、廣陳供養
道場開啟，法席精嚴。既儀物以廣陳，庶誠心之可表。戒香定

香，雲騰霧靄；智炬慧炬，月映星輝。優曇花吐帶祥煙，菩提果熟
凝甘露。碧琉璃瓶內，雪浮三汲趙州茶；紅瑪瑙甌中，霜清一滴曹
溪水。珍寶般般具足，神珠顆顆光圓。塗漿百味澄清，膳饌五香精
潔。霞衣鮮彩，品藥芬芳。今將一一獻能仁，望聖慈悲垂納受。
(加持十供養真言)

普供養菩薩摩訶薩　(止)

第三時陞座
(加持三寶字母真言)

南無《大方便佛報恩經》　(和)大孝釋迦牟尼佛
真俗混融儀當演
比丘(某)伏聞慈覺禪師云：夫孝也者，有出家之孝，有在家之

孝。出家者，割愛辭親，參微契本，深入無為之理，上酬罔極之
恩。此乃趣十力之要門，報二親之捷徑。非但未來獲益，亦於現世
成功。所以如來子夜逾城，道圓雪嶺；盧能黃金遺母，法繼黃梅。



67

是故《華嚴經》云：父母及親屬，宮殿及財產，一切皆捨離，謙下
求知識。雖則洞山和尚十種不歸，趙州禪師不願再見，為成道故，
以法斷恩。然而道力有餘，應思報德。是以迦維省父，忉利寧親。
至於貧乏無依，理合躬親給侍。是故，畢陵迦起盡心之戒，忍大師
有養母之堂。陳陸州織履供親，朗法師荷擔遊學。然則出家者，以
法味為甘旨，而不忘返哺之心；以佛事為勤勞，而不違世諦之理，
非但一世父母而多生父母皆報，非但一身父母而法界父母皆度。同
登覺岸，豈止周公之配天？普示迷津，故逾考叔之純孝。出家之
士，其利溥哉！其或因緣未至，父母不聽，宜盡在家之孝，勸修出
世之因。若能即俗而真，亦有成佛之路。經云：兄弟二人，為喪父
母，志念各異。兄好道誼，弟受家業。弟曰：凡為人子者，當立功
效，繼續父母，功勳不廢，乃為孝爾。兄曰：五戒十善，供養三
寶，奉行六度，坐禪念定，以道化親，乃為孝爾。道俗相反，自然
之數。道之所樂，俗之所惡。俗之所珍，道之所賤。而智愚不同
謀，猶明暗不共處。兄修行業，得成道果。弟受家業，後生牛中。
兄又化之，使令皈向，得生天上。是知世間之孝，止於現身；出世
之孝，盡未來際。孝子應念：人命無常，過於山水。雖得孝養，日
月無幾。況乎三途長夜，永劫沈淪，雖有孝心，如何濟度？所以孝
養父母之外，更勸父母回心向道。稱佛為師，至成無上菩提，方是
報恩事畢。夫孔子之說《孝經》終於喪祭者，世間之機未熟也；釋
迦之行孝道累劫報恩者，出世之法如是也。曾參盡孝之時，惟知有
世間之孝；摩騰竺法之後，又知有出世之孝。方知古人，深為慶
幸。事父母者，可不勉哉？於是輒覽真乘，具明至孝。反覬嬰兒之
行，無虧膝下之嚴。報雙親顧復之勞，致一乘圓滿之地。遂使在家
菩薩，解行無疑；出俗高人，因斯可鑒。嗚呼！光陰易失，父母難
逢。仲尼志風樹之悲，子路有枯魚之嘆。而況人身數少，加之地獄
時長，既交臂而失之，雖噬臍而何及？若取一生事辦，要須三復斯
文。普祈法界眾生，盡獲金剛種智。

真俗混融見法身，　偉哉慈覺導迷津。
不歸只願求成佛，　再見無期待出塵。
以法斷恩恩豈斷？　酬恩入法法尤親。
胞胎愛欲君休戀，　正覺初成看漸新。

大孝釋迦牟尼佛
敘法供養為最儀當演
謹按《佛說報父母恩德經》云：爾時阿難白佛言：世尊，云何

報得父母深重之恩？佛告阿難：汝等當知，假使有人遭饑饉劫，臠
割其肉供養父母，經百千劫，終不能報得父母深重之恩；假使有人
手持利刀，割其心肝獻於父母，終不能報得父母深重之恩；假使有



68

人敲骨出髓，千百鋒戟一時刺身，經千劫，終不能報得父母深重之
恩；假使有人左肩擔父，右肩擔母，研皮至肉，研肉至骨，研骨至
髓，血流沒踝，遶須彌山，經百千劫，終不能報得父母深重之恩；
假使有人為於父母入阿鼻地獄，經百千劫吞熱鐵丸，令身燋爛，終
不能報得父母深重之恩。阿難白佛言：我等今日深生慚愧，云何報
得父母深重之恩？佛言：若有善男子、善女人欲報父母恩者，為於
父母書寫大乘，為於父母讀誦大乘，為於父母聽受大乘，為於父母
供養三寶，為於父母布施修福，為於父母懺悔罪愆，為於父母書寫
此經，為於父母持齋奉戒。汝等若能如是，名為孝子；若不行此行
者，終是地獄之人。阿難聞已，即白佛言：我等從今已往盡未來
際，寧碎此身猶如微塵，百千萬劫終不忘於如來聖教。《寶積經》
云：佛告迦葉言：在家菩薩成就三法，不退菩提。謂父母不信，令
其住信；父母毀戒，令其住戒；父母慳貪，令其信捨。又阿難白佛
言：是大施主於世尊處，誠有大恩。佛言：實有斯事。於我有恩，
我已報訖。由因我故得知三寶，受五學處，於四諦理無復疑惑，得
預流果，當盡苦際，證會無生。如是之恩，更為難報，非衣食等可
相比喻。《普賢行願經》云：法供養者，所謂如說修行供養，利益
眾生供養，攝受眾生供養，代眾生苦供養，勤修善根供養，不捨菩
薩業供養，不離菩提心供養。善男子，若諸菩薩行法供養，則得成
就供養。如來如是修行，是真供養。如月光童子知其慈父信受外
道，欲害如來，即諫父言：佛為大聖，三界之尊，道德清淨，言教
正真。佛成道時，第六天魔尚不能壞，莫不稽首受佛化者。如來之
身，金剛德體，相好光明，猶星中月。佛之道德神化如此，願父改
悔，皈依三寶。時父德護即於佛前，生大信心，以上妙衣覆佛身
上。白言：我本愚癡，受六師教。今於佛前志心懺悔。今因月光，
令我信佛。我今殷勤，更不作罪，願佛救我。世尊，我子月光於千
萬億劫難可值遇。憐憫我故，來生我家，善為我說諸佛功德。於千
萬劫，恩難可報。佛言：此月光者，能令未信眾生令生淨信，未調
伏者能令調伏，未成熟者能令成熟，於其父所作善知識，何以故？
能以導師法教化其父，令生信心，必定當得無上菩提。月光童子又
白母言：我敬母故，為報母恩奉上此語。何以故？母懷我身滿足十
月，生我身時半死半生。我念此恩未曾遺忘，我願奉母往見百千億
那由他佛，常願奉母聽諸佛法，常願奉母往見一切菩薩行處，常願
奉母往見一切菩薩淨佛法處，常願奉母往見一切不壞信處，常願奉
母往見一切作佛事處，常願奉母往見一切供具供養三寶處，常願奉
母往見一切聖人行法之處，常願奉母往見一切信根成就至涅槃處。
時母月雲告月光言：善哉，善哉！得聞汝說。汝實大悲，於父母所
深生憐憫，開導善事。我今亦願發菩提心。即說偈言：



69

汝今來生在我家，　我今見汝如導師，
能使我心清淨信，　不可思議諸佛法。
汝今猶如我父母，　亦如諸佛生我家。
我於無量千萬劫，　不能報汝今日恩。
汝真是我善知識，　世世常為清淨道。
令我安住最勝念，　決定信佛無有疑。

奇哉月光，能以佛法奉養父母者，可謂專意承志，諭父母於道
也。是知古有真規，敢不遵奉？向下專為過現父母勸歸三寶，修習
三乘，俾令善力轉增強，各得其門而趣入。

父母橫擔左右肩，　未能少報半分全。
血流沒踝非為孝，　道以資親始是賢。
德護因兒生正信，　月雲為子脫塵緣。
奇哉童子真難繼，　直養為懷志可憐。

大孝釋迦牟尼佛
(加持誦七俱胝佛姆准提大明咒)

(至無量法門陀羅尼　歌讚)

勸父母皈依三寶儀當演
經云：迦葉白佛言：世尊，我從今始，當以佛法僧事啟導父母

乃至七世父母，當令奉持。佛言：善哉，善哉！汝今善能護持正
法，不欺於人，不欺他人，善業因緣故而得長壽，善知宿命。《佛
報恩經》云：優婆離白佛言：皈依佛者，為皈色身，為皈法身？答
曰：皈依法身，不皈色身，不以色身為佛故。問曰：若色身非佛身
者，何故出佛身血而得逆罪？答曰：色身是法身器故，法身所依
故。又問：皈依法者，為皈自身盡處，他身盡處？答曰：皈自身盡
處，皈他身盡處，是名皈依法。謂斷欲無欲，盡處涅槃，即是法
也。又問：皈依僧者，為皈俗諦僧，為皈第一義諦僧？答曰：皈依
第一義諦僧。問：若皈第一義諦僧者，佛與提謂波利受三自皈，不
應言未來有僧汝應皈依？答曰：以俗諦僧是名第一義諦僧所依，故
言未來有僧汝應皈依。又欲尊重俗諦僧，故作如是說。問：佛亦是
法，法亦是法，僧亦是法，正是一法，有何差別？答曰：雖是一
法，以義而言，自有差別。無師大智及無學地一切功德，是謂佛
寶；盡諦無為，是謂法寶；聲聞學無學，功德智慧，是謂僧寶。
問：若佛以法為師者，於三寶中何不以法為初？答曰：雖法是佛
師，而法非佛不弘，是故佛在初。問：若受三皈戒時，先稱法寶後
稱佛寶，成三皈否？答曰：無所曉知，說不次第者，自不得罪，得
成三皈。若有所解，故倒說者，得罪亦不成三皈。問曰：若稱佛及
法，不稱僧者，成三皈否？若稱法僧，不稱佛者，成三皈否？若稱
佛僧，不稱法者，成三皈否？答曰：不成三皈。問曰：若不受三



70

皈，得五戒十戒否？答曰：一切不得。問：若先受三皈，作優婆
塞，後若受五戒十戒，更須三皈否？答曰：不受三皈。一切得戒以
先受三皈故。維耶離國有一長者，其妻有娠，子在母胎，日自三
皈，始生墮地，亦跪自皈言：南無佛，南無法，南無比丘僧。皈命
佛，皈命法，皈命比丘僧。母即深怪，意欲殺之，即白長者。長者
言：此兒非凡。人生百歲，每尚不曉自皈三尊。況兒墮地能稱三
寶，好養室之，切勿瞋慢。兒年七歲，於道邊戲，時舍利弗等驚怪
小兒能禮比丘。兒言：道人不識我耶？佛於天上為母說經，我時為
天，當下作豬。從佛之教，自皈得人。尊者即禪，尋亦知之。兒
言：願以我身因請世尊、諸菩薩等。尊者然之，兒便還家白父母
言：適見佛弟子，即因請佛及四輩飯，願辦甘脆。父母受之，為極
珍妙，過逾兒意，佛及眾僧作神足來到兒舍飯，又為說法。父母及
兒，內外眷屬，皆得道果。故知自皈之福，能福雙親。今日會中，
故宜信仰，可謂禪是大溈詩是朴，大唐天子只三人。

胎中已解奉三皈，　墮地稱名也大奇。
長者若教無慧眼，　慈親安得破狐疑。
融歸一法原同體，　兼攝群凡作住持。
無上福田最尊貴，　酬恩佛子可忘之？

大孝釋迦牟尼佛
敘勸持五戒十善以作人天之孝儀當演
《賢愚經》云：五戒者，一者慈仁不殺，恩及群生；二者清讓

不盜，損己濟眾；三者身潔不淫，不犯諸欲；四者誠信不欺，言無
華飾；五者奉孝不醉，行無點汙。又不殺，仁也；不盜，義也；不
淫，禮也；不妄，信也；不酒，智也。又經云：殺者為說夭壽之
殃，盜者為說貧乞之苦，淫者為說滅身之禍，讒者為說滅信之患，
醉者為說色身之變。言十戒者，佛告勝思惟菩薩言：若菩薩守護如
來一切戒藏，如諸菩薩自愛命者則不應殺，自愛財者則不應盜，自
愛妻者則不應侵他，自愛實語不應誑彼，自愛和合不應離間，自愛
正直不應邪倚，自愛柔軟不應惡罵，自愛知足終不於他而生貪愛，
自愛仁恕終不於他而生瞋恚，自愛正見終不於他而生邪見。又《佛
報恩經》云：優婆離白佛言：若白衣不受五戒，直受十戒，為得戒
否？答曰：一時得二種戒。問曰：若一時得，何須次第先受五戒，
次受十戒耶？答曰：雖一時得，而染習佛法必須次第。先受五戒，
以自調伏，信樂漸增；次受十戒，如是次第得佛法味。如遊大海，
漸漸入深。入佛法海，亦復如是。若一時受，即失次第，又破威
儀。復次或有眾生因受五戒而得道果，或有眾生因受十戒而得道
果，是故如來說此次第。若先受五戒次受十戒，受十戒時亦成就二
戒。又分三品。若微品心受得微品戒，若中品心受得中品戒，若上



71

品心受得上品戒。以是義故，隨心高下，得戒不同，無定限也。
《孝論》云：持五戒者資之以人也，持十戒者報之以天也。有一於
此，則成其人而顯其親，不亦孝乎？有一不修，則棄其身而辱其
親，是得為孝乎？故天下福不臻而孝不篤也。今天下求福不若篤
孝，篤孝不若修戒。戒也者，大聖人證果之勝法也。以清淨意守
之，其福若取諸左右也。嘗聞須密多長者遊五天竺，偶至佛所，諦
觀威儀殊勝無比，迺念父母平昔持戒修福，廣植善根，獨不得見佛
而沒，嘆惋切至，遽見父母從西方作禮而來，佛為授記。長者歡
喜，隨佛證悟，獲漏盡通。今日會主，當為父母勸持五戒十戒，於
天上人間任意受生，豈不快哉？可謂鑿池不待月，池成月自來。

法中正勝戒宜遵，　守護須還清淨人。
過海浮囊無缺漏，　先天妙物出陶甄。
如能檢束方知本，　倘不堅持反辱親。
天上人間增妙報，　密多見佛了前因。

(加持皈依三寶真言　百千印咒真言　歌讚)

勸修四諦以作小乘之孝儀當演
《法華經》云：諸苦所因，貪欲為本。若滅貪欲，無所依止。

滅盡諸苦，名第三諦，為滅諦故。修行於道，離諸苦縛而得解脫。
所言諦者，審也，實也。而聲聞人，但有審義而無實義。故《涅槃
經》云：佛言：善男子，諸凡夫人有苦無諦，聲聞緣覺有苦有諦而
無真實，諸菩薩等解苦無苦，是故無苦而有真實，乃至集、滅、道
諦，亦復如是。天台禪師以藏、通、別、圓四教而分四諦，謂生滅
四諦，無生四諦，無作四諦，無量四諦。今所明者，即藏教中生滅
四諦也。且知苦斷集染法滅也，證滅修道淨法生也。故知四諦法門
必須三轉，謂此是苦，此是集，此是滅，此是道，即是相轉也。此
是苦，汝應知；此是集，汝應斷；此是滅，汝應證；此是道，汝應
修，即勸修轉也。此是苦，汝已知；此是集，汝已斷；此是滅，汝
已證；此是道，汝已修，即作證轉也。而聲聞人，我生已盡，即苦
諦智；梵行已立，即滅諦智；所作已辦，即道諦智；不受後有，即
集諦智。此四智圓即得究竟，證無學果。是知當來彌勒世尊初會之
中，說法化度。其父儴佉王聞佛成道，往到佛所，欲得聞法。時佛
為說初中後善，義理深遠。爾時大王將八萬四千眾，往到佛所，求
作沙門，盡成道果，得阿羅漢。其母梵摩越復將八萬四千婇女，往
到佛所，求作沙門。爾時諸女人得阿羅漢道，唯梵摩越斷三結，便
成須陀洹。又大悲如來初成佛時，為度聲聞三會說法。第一大會度
諸弟子有百俱胝，第二大會度諸弟子有那由他俱胝，第三大會度諸
弟子有百千那由他俱胝。如上所說三會數量所度弟子，成阿羅漢者



72

皆是往昔所生父母。會眾若能如佛度脫所生父母，令證小乘，雖然
未達上頭關，已免輪迴於苦海。

小乘為養事堪呈，　三轉迴環四諦分。
應斷應知禪兀兀，　已修已證醉醺醺。
能行自利逃紅焰，　求證單空坐碧雲。
三會度人皆父母，　大悲彌勒豈謾君？

大孝釋迦牟尼佛
勸修中乘以作緣覺之孝儀當演
《華嚴經》云：十二因緣者，所謂無明緣行，行緣識，識緣名

色，名色緣六入，六入緣觸，觸緣受，受緣愛，愛緣取，取緣有，
有緣生，生緣老死。此中無明有二種業，一令眾生迷於所緣，二與
行作生起因；行亦有二種業，一能生未來報，二與識作生起因；識
亦有二種業，一令諸有相續，二與名色作生起因；名色亦有二種
業，一互相助成，二與六處作生起因；六處亦有二種業，一各取自
境界，二與觸作生起因；觸亦有二種業，一能觸所緣，二與受作生
起因；受亦有二種業，一能領受愛憎等事，二與愛作生起因；愛亦
有二種業，一染著可愛事，二與取作生起因；取亦有二種業，一令
諸煩惱相續，二與有作生起因；有亦有二種業，一能令於餘趣中
生，二與生作生起因；生亦有二種業，一能起諸蘊，二與老作生起
因；老亦有二種業，一令諸根變異，二與死作生起因；死亦有二種
業，一能壞諸行，二不覺知，故相續不絕。凡夫無智，執著於我，
常求有無，不正思惟，起於妄行，行於邪道，如是但有苦樹增長。
無我無我所，無作無受者。三界所有，唯是一心，如來於此分別演
說十二有支皆依一心。如是而立，了知無我無人無壽命，自性空，
無作者無受者，即得空解脫門現前；觀諸有支皆自性滅，畢竟解
脫，無有少法相生，即得無相解脫門現前；如是入空無相已，無有
願求，即得無願解脫門現前。此十二支總攝為四：一能引支，謂無
明、行能引識等五果種故；二所引支，謂識等五是前二支所引發
故；三能生支，謂愛、取、有近生當來生、老、死故；四所生支，
即生、老、死是愛、取、有近所生故。而緣覺人修習此者，若利根
者四生得果，若鈍根者百劫得果。亦有一生而成就者，如鹿母夫人
生五百子，子年長大，共相與言：一切諸法如幻如化，體無真實。
我等今日雖處富貴，不得久保。物成有敗，會亦當死。即白父母
言：世間皆苦，無可樂者。父母今者聽我出家。父母許之，即就後
園各各出家。如是次第得辟支佛果，上昇虛空，現諸神變，即自燒
身，取般涅槃。夫人取骨，起塔供養而作誓言：我雖生五百子，而
無一人發菩提心。願我供養辟支迦故，所有功德普及一切，令我來
世但生一子，能發大心，現世出家，得一切智。佛告阿難：時鹿母



73

者，即摩耶夫人是也，因供養辟支迦故得生如來之身；若不供養辟
支迦，寧得今為佛母？是知為佛母者，由供養辟支迦也。能供養
者，由辟支為其子也。為其子者，意令其父母發大心也。則生死之
路雖隔，而母子之情不可忘。所謂不得春風花不開，花開須藉春風
力。

中乘為養死生窮，　緣獨雖殊二覺同。
不向支支分四種，　何由法法會三空？
四生證果根機利，　百劫成功觀智融。
鹿母當年因供養，　後生一子法王雄。

(加持四聖諦陀羅尼　歌讚)

勸修六度以作大乘之孝儀當演
《華嚴經》云：文殊問智首菩薩言：佛子，如來何故或為眾生

讚嘆布施，或讚持戒，或讚忍辱，或讚精進，或讚禪定，或讚智
慧，而終無有惟有一法而得出離，成阿耨多羅三藐三菩提？時智首
菩薩以偈答曰：

佛子甚希有，　能知眾生心。
如仁所問義，　諦聽我今說。
過去未來世，　現在諸導師，
無有說一法，　而得於道者。
佛知眾生心，　性分各不同，
隨其所應度，　如是而說法。
慳者為讚施，　毀禁者讚戒，
多瞋者讚忍，　好懈讚精進，
亂意讚禪定，　愚癡讚智慧。
如是次第修，　漸具諸佛道。
如先立基堵，　而後造宮室。
施戒亦復然，　菩薩眾行本。
譬如建城郭，　為護諸人眾。
忍辱亦如是，　防護諸菩薩。
譬如大力王，　率土咸戴仰。
定慧亦如是，　菩薩所依賴。

所言六度者，為對六蔽漸修佛法，漸熟有情故。但說六六中，
前三增上生道，感大財體及眷屬故；後三決定勝道，能伏煩惱成熟
有情及佛法故。又前三饒益有情，後三對治煩惱。又由前三故不住
涅槃，由後三故不住生死，能為無住涅槃資糧也。又通名波羅密多
者，要具七最勝故：一安住最勝，要安住菩薩種性故；二依止最
勝，要依止大菩提心故；三意樂最勝，要慈愍一切有情故；四事業
最勝，要具行一切事業故；五巧便最勝，要無相智之所攝故；六回



74

向最勝，要回向無上菩提故；七清淨最勝，要不與二障間雜故。若
七隨闕，非到彼岸。而菩薩修習經歷三祗，謂初阿僧祗劫，勢力微
細，煩惱未伏，但名波羅密多；第二阿僧祗劫，勢力漸增，能伏煩
惱，名近波羅密多；第三阿僧祗劫，勢力轉增，能畢竟伏一切煩
惱，名大波羅密多。若能以此引導父母，則成佛有分也。昔有迦羅
婦，其身懷孕在於佛前，腹中女子叉手聽經。佛即問言：汝叉手聽
經，以何故爾？女即答言：乃世間人不孝順父母，不供養沙門，是
故叉手聽經。爾時女子即從右脅而生，名無垢光，為佛作禮而白佛
言：今此會中有諸迦羅婦，願佛為說經，令得男子身。佛方說經，
又有七十五迦羅越來至佛所而作是言：此七十五迦羅婦者，是我曹
父，彼若出家，合先度我作比丘僧。爾時佛呼：善來彼等，皆作比
丘。時七十五婦用佛威神，得成男子，前白佛言：我等願作比丘。
佛令彌勒，即為出家。爾時無垢光女，自然有花蓋七重，即持與母
言：佛是天上、天下度人之師。母以花蓋蓋佛之後，亦當為天上、
天下之蓋。又當發菩提心，若母發心，我為已報母氏之恩。母言：
我已發心，所以者何？汝於十月，在我腹中，從是已來不生慳心、
破戒等心。我自念言：今所懷子必是菩薩。汝今勸我，當隨汝語，
更發大心。佛告舍利弗：我前迦羅婦者，皆是此女前世父母。此女
發願：若有眾生是我父母，必當令其於佛菩提而不退轉。舍利弗，
此三千大千世界所有星宿，其數易知；此女前世父母受其勸導於佛
菩提而不退轉，其數難知。又《寶積經》云：有大長者名曰安隱，
妻名焰慧，彼生一男。當初生時，三反微笑言：云何今日生斷見
家？即引導父母至勝觀如來所。時有八萬四千眾生聞是奇異，即共
俱往。兒至佛所，修敬已畢，復白佛言：願我來世當得作佛。時八
萬四千眾生亦白佛言：我等亦願後成如來。爾時勝觀如來告侍者
曰：此嬰兒者，曾於六十四俱胝那庾多百千佛所恭敬供養，又於過
去十那庾多佛所修行梵行。今此所將八萬四千者，於過去世並是嬰
兒本生父母。何以故？此嬰兒曾發願言：願我今生在在處處，所有
父母皆令安住於佛菩提，又令慈母更無第二再受女身。由是願故，
彼諸眾生至於今日，隨逐嬰兒來至我所。爾時嬰兒聞已歡喜，詣父
母所而說偈言：

如是多千眾，　我前生父母，
皆已住菩提，　父母心何趣？

父母亦答言：
如子至所趣，　我心亦如是，
當成一切智，　此決定無礙。
子已生我家，　願後勿相捨。
常當憶念我，　令速證菩提。



75

佛言：昔時嬰兒者，今自在天子是也。於當來世得成作佛，號
曰大悲。於第一會度諸菩薩有百俱胝，第二大會度那由他俱胝，第
三大會度百千那由他俱胝。彼菩薩眾皆是往昔所生父母。是知度脫
過去父母，皆由願力。世世生生，還復相遇，令得見佛，成就佛
果。則我等眾自作自受，自救不了，何暇及親？然而道力未充，亦
宜勉勵勤行六度，成佛為期。豈不見古語云：予何人而舜何人？彼
既丈夫我亦爾。

大乘為養智悲全，　頓發菩提出愛纏。
劫滿三祗方殺賊，　行舖六度好行舡。
腹中女子因無限，　膝下嬰兒果漸圓。
色究竟天增氣焰，　必須託彼坐紅蓮。

勸修一乘法門以作如來之孝儀當演
《法華經》云：如來為一大事因緣故出現於世，令諸眾生開示

悟入佛之知見。《華嚴經》云：一切世界諸群生，少有欲求聲聞
乘。求獨覺者轉復少，趣大乘者甚難遇。趣大乘者猶為易，能信此
法倍更難。又《出現品》云：設有菩薩，經無量百千那由他劫，行
六波羅密，具六神通，若未聞此如來不思議大威德法門，或時聞
已，不信不解，不順不入，不得名為真實菩薩，以不能生如來家
故；若得聞此如來無量不可思議無障礙大智慧法門，聞已信解，隨
順悟入，當知此人，生如來家，隨順一切如來境界故。清涼云：高
不可仰，則積行菩薩曝鰓鱗於龍門；深不可窺，則上德聲聞杜視聽
於嘉會。且如夕釣磻溪，朝昇臺輔，豈與夫明經常選而語其優劣者
哉？況初生王宮，貴極臣佐，甯同百戰夷項，備歷艱辛，故知初發
心人亦非聊爾。人語其智，等虛空而非類；論其德，碎塵剎而難
量。極念劫之圓融，盡法門之重現。而初心契於智海，豈有邊涯？
猶微滴入於天池，齊無終始。長者亦名此經為乘如來乘，直至道
場。頌云：有大寶乘住四衢，文殊引導普賢扶，肥壯白牛甚多力，
一念遍遊無捲舒。故《如來出現品》中，放眉間光，灌文殊頂；放
口中光，灌普賢口。令此二人互相答問，明如來出現也。又文殊以
理會行，普賢以行會理。以理會行，則融通隱隱；以行會理，則涉
入重重。則文殊普賢，俱遍法界。故經云：一切處文殊師利，一切
處普賢菩薩，佛是二法之中無作之果。即三而一，即一而三；三一
互融，俱存俱泯。舉因即果，舉果即因。是知初發心時，即得阿耨
多羅三藐三菩提，義必然也。不同權教，因果階差，須歷三祗方成
正覺。故威德王太子白父王財主言：大王當知勝日身如來出興於
世，成等正覺，於今未久。時王聞已，歡喜無量，即往佛所。到已
禮足，退坐一面。爾時如來白毫相中放大光明，名一切世間心燈，
普照十方。又以自在神力現身，超出一切世間，以圓滿音普為大眾



76

說陀羅尼，名一切法義離暗燈，佛剎微塵數陀羅尼而為眷屬。彼王
聞已，即時獲得大智光明，遂乃出家。未久之間，悉得成就一切法
義離暗燈陀羅尼，又得菩薩十神通門，又得無邊辯才門。復以神通
遍十方剎諸如來所聽受其法，為大法師演說妙法，隨眾生心而為現
身，稱揚如來自在神力。又聞如來初誕生時，能令摩耶一一毛孔皆
現如來往昔修行，又諸毛孔皆現如來往昔所住世界。在在生處，摩
耶夫人常為佛母。又摩耶夫人言：悉達太子初生之時，盡此世界海
所有一切毗盧遮那如來皆入我身，示現誕生。又菩薩將欲下生之
時，一一毛孔咸放光明，來入我頂，我身形量雖不逾本，我身爾時
量同虛空，悉能容受十方菩薩。爾時菩薩降神入胎，有十方佛剎微
塵數菩薩來入我身，於我腹中。或以三千大千世界而為一涉，或以
不可說不可說佛剎微塵數世界而為一涉，又念念中十方不可說不可
說一切世界諸如來所、菩薩眾會乃至諸天欲見菩薩，來入我身，而
我腹中悉能容受，而身不廣大，亦不迫窄。此四天下乃至三千大千
世界、百億四天下閻浮提中菩薩受生，我為其母，然我此身本來無
二，非一處住，非多處住。如此世界過現未來一切世尊，我自現身
而為其母。善男子，此解脫門，非最後身，菩薩神通道眼所能知
也。故知一乘之養是為圓滿，是為究竟，是為廣大，是為殊勝。以
此為孝，又何以加焉？所謂道：千峰勢到嶽邊止，萬派聲歸海上
消。

一乘為養妙嚴都，　塵剎眾生父母軀。
長子全身周沙界，　小兒無處不文殊。
摩耶生佛原來幻，　太子甯親忒煞迂。
三世十方相涉入，　人牛不見月輪孤。

(加持十波羅密真言　歌讚)

勸父母成佛儀當演
《孝行錄》云：若人以一乘為養者，如來之孝也；以六度為養

者，菩薩之孝也；以十二因緣為養者，緣覺之孝也；以四諦為養
者，聲聞之孝也；以五戒十善為養者，人天之孝也。人天小果，不
出輪迴；緣覺聲聞，未登寶所；權乘菩薩，猶滯化門；圓滿一乘，
方為究竟。夫親者身之本，孝者行之宗。天下固莫重於親，聖人無
以加於孝。事父母以如來之孝，則其孝至矣；報父母以一乘之養，
則其養極矣。故知福焰王太子之父，今無量壽佛是也；威德王太子
之父，今寶華如來是也；月光童子之父，當來無等身是也；淨藏淨
眼之父，當來娑羅樹王如來是也。我等今日普為父母，自過去一生
乃至阿僧祗劫生，自一阿僧祗劫乃至不可說不可說阿僧祗劫，現在
未來，亦復如是；又自東方一世界乃至阿僧祗世界，自一阿僧祗世
界乃至不可說不可說阿僧祗世界，南西北方，四維上下，亦復如



77

是。盡法界虛空界，於中受生一切父母願於此夕同集道場，頓悟無
生，俱成正覺。如彼父母所有男女皆為孝養，各以一乘之孝奉親之
後，隨侍二親，亦成正覺。如月光童子當來成佛，名離垢月光、不
動、無障礙、大莊嚴；大自在天子當來成佛，名曰大悲。故慈覺
云：一切眾生皆父也，一切眾生皆母也，如一父母未成佛者，孝子
誓願不成正覺。一切父母成佛俱盡，是時孝子，爾乃成佛。故頌
云：父母皆成佛，綿綿法界如。爾時心願足，方乃證無餘。

天倫佛性自圓常，　今日方知孝道昌。
點鐵成金恩愛礦，　採花作蜜智悲鄉。
已知有父如無等，　寧可無兒似月光。
自利利他俱滿足，　更無一物獻尊堂。

大孝釋迦牟尼佛
普勸大眾儀當演
比丘(某)謹白大眾：古今諸佛如來願輪廣大，孝道昌隆，運父

母於妙覺之都，濟群生於一乘之地。方便權施則五乘不等，真實開
導則大道無差。如驅三駕而等賜白牛，似會百川而同歸大海。故
《辯正論》云：孝感神明，功侔造化。方深則四瀆流淺，比重則五
嶽山輕。風雨不能亂其波濤，虛空未足棲其令譽。甚哉，孝之大
也！又何以加焉？夫識體輪迴，六趣無非父母；生死變易，三界孰
辨冤親？故令出家者捨俗趣真，均庶類於天屬；遺榮即道，等含氣
於己親。《大戒經》云：一切男子是我父，一切女子是我母，我於
生生世世無不依之受生。君不見，嬰兒引導八萬四千丈夫眾；又不
見，女子度脫七十五個迦羅婦。此皆昔日所生父母，由宿願故，還
相會遇。更不以三牲為養，但能以一乘為諭。知此者孰不欽向？行
此者孰不超昇？所以上來自淺至深以法奉養，謂皈依三寶者，且救
父母三途之苦也；五戒十善者，且惠父母人天之樂也；四諦十二緣
六度者，且寄父母三乘之位也；一乘法門者，終置父母究竟佛果
也。若父母果然成佛，則孝子方可休心，自然天地同根，是非一
氣，聖凡平等，彼此圓融。如或未然，切希黽勉行持，莫使翻為讎
對。如佛在世時，有一老翁獨與子居，投佛出家，佛即許可。既出
家後，共至一村，持缽乞食，迫暮方歸。父老行遲，其子排之，執
之不固，仆地而死。時諸比丘具以白佛。佛告眾言：過去世時，父
子二人共住一處，時父病極，於時臥處多有蚊蠅，父令兒遮逐其
蠅，望得安眠。時兒急遮，蠅亦數來，競至父額，兒即打之，誤殺
其父。是故當知彼父彼子，實非故殺，還相受報，一一無差。以此
驗之，何冤不報？豈可道彼常為父母，此常為子孫耶？更望眾等始
從今日，終至菩提，直須報本奉親，切勿背恩忘義，依佛言教，學
佛修行，同歸無上涅槃門，盡泛毗盧華藏海。



78

晝宵聞見好因緣，　箭急將身出愛纏。
早是四生花報謝，　那堪三界火輪旋。
法身獨露胞胎外，　慧命生成繈褓前。
萬劫親恩俱解脫，　人間天上月團圓。

(加持佛頂尊勝陀羅尼　歌讚　下座)

勤修觀想儀當演
各發無上菩提心
三觀澄明，先要用心見境；萬緣寂照，直須息慮忘言。欲度其

親，宜修觀想。按《祭統》云：君子之齋，專致於精明之德也，故
散齋七日以定之，致齋三日以齊之。定之之謂齋，齋者精神之致
也，然後可以接於神明。又云：致齋於內，散齋於外。齋三日，思
其居處，思其笑語，思其致意，思其所所嗜；齋三日，乃見其所為
齋者。《梁武懺》云：若人發菩提心，必須起想。先緣所親，念己
父母、師長眷屬，又念地獄、餓鬼、畜生、人天等道，有受苦者當
云何救？見已起想，應作是念：唯有大心能拔彼苦。若一想成，應
作二想，乃至滿一室想，滿一閻浮提想，滿三天下想，如是漸廣，
滿十方界：見東方眾生盡是其父，西方眾生盡是其母，南方眾生悉
是其兄，北方眾生悉是其弟，下方眾生悉是姊妹，上方眾生悉是師
長，其餘四方悉是沙門、婆羅門等。見已作念，若受苦時，自作我
想，詣諸人所，調身按摩，誓拔其苦。得解脫已，為其說法，讚
佛、讚法、讚僧，作是讚已，心生歡喜，見其受樂，如己無異。比
丘(某)謹白大眾：今依二教之說，專為父母親緣作諸觀想，各各專
注，更無異緣。然則觀想欲成，必仗諸聖加被；欲求加被，直須總
伸讚禮。向下讚禮昔日化導父母者諸佛菩薩，然後修習觀想。各望
志誠，同為緣助。

讚禮諸佛諸菩薩　(胡跪讚禮)

願我速成無上道，　猶如一切諸如來。
都緣孝子報劬勞，　為度慈親無間歇。
或為嬰兒明宿願，　或因太子演華嚴。
或於夢裏現金身，　或向空中垂誥語。
利慧放光持福焰，　宿王說法度莊嚴。
已成正覺住東方，　願顯報身居極樂。
今古互融歸一念，　自他相涉遍微塵。
我今為報自他親，　普願慈悲常攝受。

讚禮三世一切諸佛
願我速成無上道，　猶如大孝釋迦尊。
大悲心上報圓功，　王體智中明孝行。
或樂濟饑能割肉，　或因療父喜剜睛。



79

或為太子導慈嚴，　或作商人暌母氏。
劫劫報恩難可紀，　塵塵有舌莫能宣。
我今為報自他親，　普願慈悲常攝受。

讚禮大孝釋迦佛
願我速成無上道，　猶如大孝釋迦尊。
摩耶蒙佛破煙然，　淨飯聞經登法忍。
暫處天宮並極樂，　終圓四智與三身。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮當來彌勒佛
願我速成無上道，　猶如彌勒度雙親。
儴佉慈父住聲聞，　摩越母親除結使。
三會度人人普度，　一生成佛佛親成。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮觀世音菩薩
願我常修菩薩行，　猶如大士聖觀音。
憐憫慈父著邪宗，　不捨女人申孝行。
被難入山雖不告，　為親捨臂亦難能。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮地藏王菩薩
願我常修菩薩行，　猶如地藏宿因緣。
婆羅喜聽鬼王言，　光目善操羅漢供。
夢裏現身由孝德，　空中垂語察哀情。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮藏眼大菩薩
願我常修菩薩行，　猶如藏眼孝慈深。
委令慈父妙莊嚴，　睹見宿王華智佛。
兄弟總施神變力，　爺娘俱證法華宗。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮月光大菩薩
願我常修菩薩行，　猶如童子月光心。
父因諍子捨邪宗，　母聽法音修大行。
見佛是名為至養，　發心方稱報元功。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮自在大菩薩
願我常修菩薩行，　猶如昔日小嬰兒。
六十四億供如來，　八萬餘人皆父母。
已遇勝觀明宿願，　終成佛果度慈親。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。



80

讚禮無垢女菩薩
願我常修菩薩行，　猶如無垢處胎中。
忽從右脅誕生來，　便發大心思救母。
轉女成男求解脫，　出家離俗即超騰。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮目連阿羅漢
願我常修菩薩行，　猶如尊者目犍連。
此生始獲六神通，　是處遍觀三惡趣。
缽飯雖甜難拯濟，　盂蘭有力可擠持。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮海會眾聖賢
願我常修菩薩行，　猶如法界報恩人。
或修四諦與三空，　或造一乘並十地。
普度雙親皆解脫，　總令真俗悉圓融。
我今為報自他親，　惟願慈悲常攝受。

讚禮海會佛菩薩
(舉)觀想父母求解脫　(四聲)

伏地作觀
諸佛子等觀想、志心聽，我今欲說道場殊勝事，各各思惟，令

心眼見。想道場地忽然廣博，與法界、虛空界等，無量眾寶間錯莊
嚴，一切寶網彌覆其上；又當想念釋迦如來於淨身中現五趣身，所
謂地獄、餓鬼、畜生、人、天，一一趣中現八千種形類，皆是如來
昔日父母；又想十方如來各各說法，化導父母至一乘道；又想世間
一切男子是我父，一切女人是我母，我於生生世世無不依之受生；
又想一切父母常隨逐我，願欲見佛，度脫生死；又想自身不離此
處，分身十方往父母所，承順供養，勸發大心；又想一切父母咸受
我化，即發大心修大乘行，求佛菩薩無有退轉。

五趣中父母便解脫
重伸觀想
諸佛子等重伸觀想：無量劫來一切父母有修戒者，戀著三界

者，我當為說三界無安，猶如火宅，眾苦充滿，甚可怖畏。又當想
念有修四諦已住阿羅漢位者，為說羊車；有修十二因緣已住辟支迦
位者，為說鹿車；有修六度已住菩薩乘者，為說牛車。此三車者，
即喻三乘。然此三乘，是一乘方便故，如來虛指故，有名無體故，
諸子不得故。又想三乘之人聞我說已，即捨權乘，趣一乘道。又想
諸佛如來見是事已，同共讚言：善哉，善哉！善男子，若能行此
者，即住三世諸佛家故。何以故？此一乘道法如是故。

三乘中父母早回心　(三聲)



81

三回作觀
諸佛子等重伸觀想：我等父母聞佛讚嘆故，承佛神力故，自善

根力故，即能知一切法，即心自性睹見法界，無所障礙，能以一身
作無量身，身剎互融，重重示現，與諸如來體性平等，功德亦等。
何以故？稱法界修，稱法界證，只在剎那成正覺故。

(舉)一乘中父母成正覺　(四聲)

(加持發菩提心真言　心月圓滿真言)

(行香　投詞　宣疏)

禮別聖賢
恃怙深恩，如來尚酬於累劫；香燈妙供，佛子欽奉於終宵。上

荷諸佛垂慈放光入會，復蒙梵天護念合掌趍筵。堅一念之真誠，聽
三時之妙法。豎宗則高峰岌岌，立教則巨海汪汪。儒釋兼濟則簇錦
攢花，真俗混融則鳴珂珮玉。恩愛網從今墮壞，悲智海正好優遊。
非但薰習今生父母之道心，亦可報答多生父母之恩德。直得待渠成
佛後，卻須還我未生前。方信此齋，不為虛設。子夜金鍾欲扣，梵
唄頻催，倏驚長夜漫漫，將啟大明杲杲。真淨界中本自無來無去，
凡常情上不妨有送有迎，寶車輅軋軋而將上重霄，獅子座巍巍而復
歸淨土，伏願大眾人人知本，念念報恩，常居不散之道場，始是榮
親之孝子。今當禮別，各望精勤。眾等志誠，禮別賢聖。　(法鼓三

鍾)

誠心禮別上來所請，此法會中

清淨法身毗盧遮那佛
圓滿報身盧舍那佛
三類化身釋迦文佛

伏願來時降福，去後留恩。望聖慈悲，乞歸蓮界，惟願慈悲還
本土。

誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

成利慧佛
勝日身佛
勝觀佛

伏願來前降福。　(同前)

誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

雲雷音宿王華智佛
覺華定自在王佛



82

清淨蓮華目佛

伏願……
誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

無量壽佛
彌勒佛
寶華佛
十方三世一切諸佛

伏願……
誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

文殊普賢菩薩
觀音勢至菩薩
藥王藥上菩薩
地藏菩薩
無垢光女菩薩

伏願……
誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

月光童子菩薩
大自在天子菩薩
迦葉菩薩
日光童子菩薩
諸大菩薩摩訶薩

伏願……
誠心禮別上來所請，此法會中，大慈大悲

阿難目連二尊者
辟支迦阿羅漢眾

伏願……
誠心禮別上來所請，此法會中，開壇應供

賓頭盧大德尊者
圭峰禪師
慈覺禪師



83

明教大師
遍法界中報恩海會一切賢聖

伏願來時降福……
法筵將散，能事雲終，誠心拜別上方上界上元天官、天府部

眾，珍乃拜辭，各還天界；中方中界中元地官、地府部眾，珍乃拜
辭，各還地界；下方下界下元水官、水府部眾，珍乃拜辭，各還水
界。一心拜別諸廟祀典，諸廟靈聰，家奉香火，福德正神，司命土
地，禁忌龍神，虛空過往糾察善神，傳奏功曹，見聞真宰，繞舍支
幹，禁忌神祗，是日見聞隨喜一切賢聖，伏願各還雲馭，大佈慈
光，俾施主願力以周諧，降福留恩於此宅。諷誦真言，以伸拜別。
(加持奉送聖賢真言　發遣鬼神真言)

如來廣孝十種報恩道場儀文卷下終



84

如來廣孝十種報恩道場三時提綱
人天同聽梵音聲　梵音聲菩薩摩訶薩　(各三聲)

梵音初震一聲雷，　無限人天眼豁開。
怪得香風拂庭戶，　龍天圍遶世尊來。

伏聞詞句輕清，初傳於鷲嶺；梵音雅唱，得自於漁山。阿難陀
首唱於竺乾，陳思王終和於華夏。古今同詠，凡聖交參。斯可以接
物導迷，斯可以契凡達聖。爰將法句，演唱梵音。面位仁師，云何
請舉？

云何於此經，　究竟到彼岸。
願佛開微密，　廣為眾生說。

上來梵音雅唱，出生正音。不向二乘，不向三有。回因向果，
回事向理，回向無上佛果菩提。伏願群生息妄，眾聖垂慈。內行則
妙用常存，外護則靈明永固。天地正觀，日月昭輝。民歌太古之
風，化啟不言之道。三寶常住，萬善流通。常明覺照之心，盡出樊
籠之表。四恩總報，三有均資。法界含情，同圓種智。

(普念)摩訶般若波羅蜜
南無《大方便佛報恩經》　大孝釋迦牟尼佛
壇前教誡儀當演

黃面瞿曇老古錐，　始從兜率降王幃。
撑天柱地開爐韝，　鍛煉人天是與非。

比丘(某)稽首和南，謹白清淨大眾：今此孝順設供拔苦報恩道
場幾晝霄中，兩案陞猊，壇前教誡。恭聞釋迦演教，思覺著儀，開
眾生行孝之門，行如來出世之理。出髓療父，割肉養親，躬自舁
棺，說法化世，勸令孝順設供拔苦酬恩，報答劬勞，良可哀憫。今
乃道場初闡，法席宏開，敷演教科，奉行法事。先伸教誡，然後行
持。掌壇法師，一一布露。　(儀至)密垂加護
(加持啟白諸聖真言)

道場大義儀當演
世尊說法報雙親，　從起舁棺放光明。
阿難問言行孝道，　廣開方便化群生。

大意初演，啟迪由深。
天地生人原以恩，　人有父母兩稱尊。
割肉代醫酬罔極，　出棺說法啟晨昏。
無身誰作三才主？　有孝方開百行門。
奉勸世人須自醒，　釋宗儒訓古今存。

大孝釋迦牟尼佛
道場所祖儀當演　《大方便佛報恩經》
道場所祖叩宗門，儒釋兼全不可論。



85

法匠宗門明道眼，二彰孝行理尤存。仁師提唱，大眾樂聞。
報恩海會佛菩薩

孝子首重是彜倫，　孝有所祖規範真。
昊天廣大恩難報，　藏教分明語最親。
侍讀歐陽皆奉旨，　圭峰慈覺再來人。
留將錄論非胸臆，　知恩劬勞福自申。

道場儀式當宣演
道場儀式孝雙全，　禮佛投誠懺罪愆。
目擊道存當觀想，　澄心止水慕親緣。

洪儀軌范，請師敷宣。
各發恭敬志誠心

從來儀式有規程，　須以三時作證盟。
欲知出世並入世，　更揣單行與雙行。
作觀謹嚴思濟渡，　誦經心口要真誠。
放生未了財施去，　難報高堂顧復情。

道場功德儀當演　《大方便佛報恩經》
道場功德阿難言，　父畫左邊母右邊。
晝夜六時聞大法，　薰成種智孝心堅。

其中行相，師乃敷宣。
過現父母佛菩薩

道場左右把香焚，　兩向從來各有分。
五趣四邊情更切，　老聃孔子告猶勤。
聖凡合處忘人我，　名姓陳來檢疏文。
安置為何知不二？　如來聖訓總難聞。

道場合用儀當演
道場合用總包羅，　種種行持事相多。
女子裸形遭業火，　縱饒衣妙被如何？

掌壇宗主，請講玄科。
薰沐投誠建法壇，　婉如在世日承歡。
放生以數佛有訓，　布施將錢人所難。
須信懸幡亡脫化，　不然衣擲火催殘。
兒孫若把慳來破，　過去親心永得安。

道場警策儀當演
道場警策佛流傳，　逆殺闍王謝罪愆。
三業端莊興大法，　發心勇猛孝心專。

仁師敷宣，大眾默然。
報恩德菩薩摩訶薩

警策原從一念生，　香燈掩映法壇清。



86

欽尊三寶神偏凜，　悖逆雙親報不輕。
闍世悔心消積苦，　圭峰誡語釋無明。
會須猛勇為佛事，　福祿來臨萬事亨。

道場勸勉儀當演　《大方便佛報恩經》
道場勸勉敘其中，　鼎足三分善不同。
道德中庸存性命，　深恩十種佛流通。

宗師慈憫，請解玄宗。
大孝釋迦牟尼佛

欲垂勸勉仗諸天，　為想高堂結佛緣。
三老化身皆助釋，　一乘妙理定宗禪。
指迷始破眾生惑，　篤孝當為明教先。
遵奉大師應有戒，　是非消卻道場圓。

(加持香水灑淨真言　（至）淨十方世界真言)

表揚咒水儀當演
咒功甚大，　化熱惱而作清涼；
善力無邊，　捨塵勞而登解脫。

請師宣揚，普及見聞。
報恩勝會啟壇場，　密咒醍醐甘露漿。
安息飛煙雲霧捲，　蘭膏發焰慧燈光。
緇流濟濟皆精潔，　賢聖巍巍盡讚揚。
法雨滿空甘露灑，　道場何處不清涼？

南無無垢淨光佛
(加持淨衣真言　誦大悲咒)

(加持一切如來淨身口意真言　誦六部咒)

(加持甘露水真言　誦大明咒經)

(誦灑地水真言　誦諸部因緣)

聞經佛子罪消滅
仰啟真空無相教，　梵音不譯頗難思。
昔因三藏往西天，　遂感觀音親教授。
誦念除危並滅罪，　聽聞獲福與延齡。
咸希不退菩提心，　庶令善根速成就。

(加持誦梵語心經陀羅尼)

歌讚
一缽寒泉，蠲除熱惱，功勳莫可量。注想曹溪水，別來幾度春

光。凝然湛寂，灌清淨醍醐甘露漿。霏法雨，楊枝灑處，遍滿壇
場。

普願霑濡，使含情俱蒙出苦鄉。餓殍焦面，了悟自性真常。今
法會，仗密語伽陀咒讚揚。周沙界，無人無我，盡獲清涼。



87

回向無上佛菩提
恭聞佛心無礙，伽陀開甘露之門；咒力所加，屋宅化琉璃之

色。伏願諸佛菩薩以慈悲力，滿一切心，鑒懇禱於周旋，回威光於
傾刻。金鈴一振，薝蔔之香徐來；寶篆騰空，樓閣之慈雲大佈。革
此穢土，速成淨邦。器用變七寶之珍，服飾等六銖之妙。一聞密
語，俱發上心。業火熾者即獲清涼，障垢重者俱蒙蕩滌。前趍人天
之勝果，後超圓頓之上乘。宜憑檀信之所求，圓滿道場之勝事。再
勞清眾結增上緣，請十方三世一切佛、一切菩薩摩訶薩、摩訶般若
波羅蜜。　(止)

第一時開科開壇請佛　(舉偈　炷香)

《大方便佛報恩經》　各發恭敬志誠心
參禮大孝釋迦佛　(各三聲)

報恩會啟(某)筵開，領眾登壇，參禮三寶。
皈依靈山教主，雪嶺能仁。唵(引)。薩哩嚩。釋迦佛，皇宮內

院，因向四門遊，生老病死苦。雪山修六載，餐麻麥，日充饑，證
金軀，我佛金身丈六。若人皈依佛，消災障，增福壽，永不墮地獄
道。

皈依常住十方佛
皈依龍宮海藏，七佛真經。戶(引)唵。達哩摩。三乘法，我佛

說下。貝葉與靈文，波羅蜜多。海藏般若經，慈悲懺，妙法華，最
堪誇，法寶功能無價。若人皈依法，消災障，增福壽，永不墮餓鬼
道。

皈依常住十方法
皈依天台方廣，南嶽高僧。戶(引)唵。僧伽南。六和僧，一切

賢聖。羅漢與辟支，具方袍圓頂。每日伽藍院，安禪定，誦真經，
有功能，感得鬼神恭敬。若人皈依僧，消災障，增福壽，永不墮傍
生道。

皈依常住十方僧
報恩海會佛菩薩
報恩會啟(某)筵開，領眾登壇，開演第一時豎宗立教法事。開

壇請佛一段洪文，掌壇布露。
大眾志誠心，同誦三寶偈：

法身報身及化身，　經律論藏甚深文。
開迷化導阿羅漢，　參禮南無佛法僧。

(誦三寶咒　入儀)

眾等各運志誠，一心頭面敬禮
波羅蜜滿足，　淨性覺智慧，
勝心得成就，　故號名為佛。



88

過現未來常住佛寶
願共諸眾生，一心頭面禮。
眾等各運志誠，一心頭面敬禮

無染性清淨，　永離於世間，
不觀世五陰，　常住名為法。

過現未來常住法寶
願共諸眾生，一心頭面禮。
眾等各運志誠，一心頭面敬禮

身心常無為，　遠離四種食，
為世良福田，　故稱和合僧。

過現未來常住僧寶
願共諸眾生，一心頭面禮。

(投疏　加持讚嘆三寶滅罪真言)

開壇門部陀羅尼　(三聲)

法不孤起，仗境方生。法隨法行，建立法幢。法幢既立，必有
因由。今此道場，寧無由致？先當入壇，清淨三業；焚香灑淨，淨
壇結界；散花行道，以為佛事。三業論文，法師布露。

身口意業本來同，　一念纔迷失本宗。
喝散漫天雲霧捲，　一輪杲日照當空。

除蓋障菩薩
(淨三業真言)

三業六根悉清淨
報親恩，　甚奇哉，　本來心地豁然開。
旃檀牛首無價寶，　儘是能仁藏裏來。

焚香論文，法師弘開。
五分法身真妙香，　人人具足露堂堂。
無根樹下親拈出，　供養如來大法王。

香供養菩薩
(焚香真言)

香嚴童子大菩薩
老瞿曇，　報親恩，　自然清淨絕纖塵。
更將一滴曹溪水，　洗淨天邊孤月輪。

灑淨論文，法師宣陳。
八功德水自天真，　善洗眾生業垢塵。
流入毗盧華藏界，　個中無處不超倫。

清淨慧菩薩
(灑淨真言)

壇場內外悉清淨



89

證覺位，　住靈山，　自來非小亦非寬。
拈開臨濟正宗眼，　提起眉毛仔細看。

淨壇論文，法師敷宣。
聚沙成塔亘青天，　舉止分明在目前。
法界道場今潔滌，　自然湧出一枝蓮。

淨壇場菩薩
(淨壇真言)

雪山童子大菩薩
無我相，　念念空，　妙色圓明逐處同。
劫火洞然毛未盡，　青山依舊白雲中。

結界論文，法師流通。
荊棘林中業火生，　經由大地任縱橫。
金剛結出摩訶力，　直向如來行處行。

尊勝幢菩薩
(結界真言)

結大界菩薩
釋迦佛，　舉花時，　金色頭陀笑展眉。
堪嘆靈山百萬眾，　香風撲面有誰知？

散花論文，法師拈提。
一花五葉祖師傳，　淺白深紅有萬般。
晏座岩前無法說，　紛紛墜落紫雲端。

花供養菩薩
(散花真言　行道真言)

入壇作梵
如來妙色身　(云云)　　如來色無盡　(云云)　　如來智慧燈　

(云云)

願共諸眾生，一心頭面禮。　(入儀)

(加持警覺如來真言)

歌讚
已滅瞿曇，未生彌勒，像季法弱魔強。迷頭認影，終日只顛

狂。鬥爭人我堅固，毀正法，違背爺娘。華報現，三災八難，苦海
絕津梁。

我師龜鑒，報恩設供，火急迴光，圭峰、明教、慈覺為提綱。
世、出世間行孝，思罔極，正好承當。斯法會，難遭難遇，信手炷
心香。

南無大孝釋迦牟尼佛
大眾志誠心，同嘆讚佛偈：

稽首三界主，　大孝釋迦尊。



90

累劫報親恩，　積因成正覺。
將永錫眾類，　應請演斯經。
欲使報恩人，　咸能酬罔極。

(宣疏、禮請照儀)

召集神祗
南無越三界菩薩　(入儀)

大眾志誠心，同誦灌沐偈：
我今灌沐諸如來，　淨智莊嚴功德聚。
願五濁眾今離垢，　同證如來淨法身。

淨身器菩薩摩訶薩
(加持灌頂清淨真言　（至）施無畏真言)

獻五養供　(止)

第一時陞座
(加持四十二字母真言)

歌讚
秘密伽陀，如雲似海，難思難議。最要無他事，世尊金口親宣

示，四十二字母，須詳細。有頓教，華嚴廣大，一一明宗旨。自善
財童子親參禮，曾為舉揚奧義。法界之中，罪垢多除洗。陀羅尼藏
無邊際，濫觴爰從慈氏。信至道，人間天上，渴仰生歡喜。

南無《大方便佛報恩經》　大孝釋迦牟尼佛
豎宗立教儀當演　《大方便佛報恩經》
比丘(某)稽首和南，謹白清淨大眾：今此道場初登寶座，會集

人天，開百行之孝門，演三時之大法。豎宗則高峰岌岌，立教則巨
海汪汪。儒釋兼濟則簇錦攢花，真俗混融則鳴珂玉佩。恩愛網從今
墮壞，悲智海正好優遊。立教洪文，掌壇布露。

大孝瞿曇道最尊，　都緣累劫報親恩。
三牲日奉非真養，　萬德身嚴乃本根。
返拜不妨驚梵釋，　初行已解指乾坤。
堪嘆我輩相違悖，　虛負劬勞血一盆。

儒釋以孝為宗儀當演　《大方便佛報恩經》
如來設教孝為宗，理孝形容事亦同。置塞普之橫四海，一如慈

覺古途通。法師慈愍，廣布慈風。　(儀至)即其善也
我聞佛語孝為宗，　孝行原來佛行同。
內蘊佛心遵雅訓，　外行孝行紹宗風。
母胎集會真身露，　父臆捫摸妄業空。
多少知恩菩薩子，　古今盡入此門中。

大孝釋迦佛
(加持大獻藥真言)



91

歌讚
宗為酬恩，教由知本，先須立教提宗。乃知宗教，興建豈無

蹤？我佛堪稱大孝，垂千古，孰敢追蹤？嵩明教，後來著論，行相
頗雍容。

孝能先百行，為宗為本，儒釋相通。生成養育，何以報圓功？
三藏無逃於此，神明與天地欽崇。佛菩薩奇功勝行，盡出此門中。

敘明孝行所因儀當演　《大方便佛報恩經》
乞食親嘗試苦甜，阿難歡喜讚奇言。
梵志邪師將佛毀，現身五趣遍三千。
仁師提唱，大繫法船。

如來孝行有何因？　一一如經為指陳。
喜見婆羅供母氏，　空驚梵志毀能仁。
后薨王哭情雖隔，　光遶蓮花道最親。
若論我師非孝敬，　誰於五趣現多身？

敘正明宿世苦行因緣儀當演　(經題)

剜睛出體報如何？　感得旃檀窣堵波。
剪羽慈烏娘餓死，　採花鸚鵡過新羅。

雖然如是，必竟如何？
正明苦行報恩時，　諦聽令人重愴悽。
割肉闍提原是我，　捨身忍辱更求誰？
剪翎竟免西天鳥，　脫網曾為鸚鵡兒。
淨飯摩耶今日看，　方知有子大慈悲。

大孝釋迦佛
(加持誦佛頂身印真言　（至）毗盧無見頂相真言)

歌讚
人豈無非？佛猶遭毀，咄哉梵志狂生。婆羅負母，乞食不勝

情。卻道瞿曇違背，辭王位，半夜逾城。佛聞了，身光七遶，曠劫
事分明。

我佛慈忍力，難行苦行，為報雙親。剜睛割肉，喜捨表無瞋。
況乃曾為鸚鵡，盲父母，情愛過人。諸佛子，當思養育，圖報耐艱
辛。

敘返生慰勞儀當演　《大方便佛報恩經》
賧子求泉主箭傷，　傳書白雁海邊翔。
捨身濟虎生兜率，　妙用難思孰可量？

法師掌教，請為宣揚。
回身三界孝慈深，　悲救還生慰勞心。
賧子更生天遺藥，　盲親再見主傾金。
採珠歸國方饒益，　飼虎生天解訪尋。



92

笑彼法華窮子意，　捨身逃逝不歸欽。
敘因孝成佛儀當演　《大方便佛報恩經》
文殊請問佛緣因，花果隨時奉二親。
果滿三祗成正覺，邪徒猶自毀能仁。眾皆側耳，師為指陳。

世尊相好絕無倫，　只為從前孝二親。
美饌名衣常奉給，　慈心軟語每諮詢。
託胎福母功難繼，　為子捐王道轉新。
罪垢眾生俱荷負，　如何只麼毀能仁？

(加持誦如來相好真言　（至）如來十力真言)

歌讚
既乃攀緣，反生慰勞，如來示現修行。歸寧往省，純孝可忘

情。聚散去來都妄，菩提樹下屬虛盈。慈悲力，團圞嘉慶，正好說
無生。

於今成正覺，始因歷劫，能報生成。孝之一字，勳業信非輕。
三世如來興嘆，諸菩薩，豈不同聲？如我佛，酬恩證果，一段甚分
明。

敘方便化導父母令入佛道儀當演　(經題)

世尊化導震雷音，　井鼈神龜論淺深。
昔日摩耶親發願，　乳流佛口即垂臨。

請師演唱，指示宗乘。
孜孜覓便與尋方，　見善雙親返激昂。
膝屈父王離禁殿，　乳流母氏在天堂。
萬般神變蒙天衛，　千葉蓮花向日芳。
戲綵凡間老萊子，　回心學佛道尤光。

敘為父母轉大法輪儀當演　《大方便佛報恩經》
如來演教在王都，貝葉琅[王*函]古範模。化導雙親成佛果，

從天宮下至閻浮。有何奇異，可得聞乎？
有子超凡豈偶然？　法輪為轉化人天。
如如法界原非動，　念念攀緣徒自纏。
顛倒見亡登實際，　須陀洹證破煙然。
同歸寂滅餐甘露，　後世忘恩未是賢。

(加持誦佛頂轉法輪真言　（至）摩訶摩耶真言)

歌讚
覓便尋方，悲憐慈化，為人之子方周。承顏養志，真淨界中

遊。回視從前恩愛，空繫著，泡結雲浮。瞿曇老，事親行道，千古
播嘉猷。

聖胎今已誕就，法輪為轉，喜凝眸。圓音玉偈，甘露降清秋。
祗得摩耶淨飯，餐法味，飽意齁齁。全真樂，淨居忉利，來往亦風



93

流。
敘究竟奉親儀當演　《大方便佛報恩經》

悉達殷勤奉父王，　俄然一旦卻無常。
阿那律報摩耶母，　圍遶金棺十匝光。

法師憐憫，請為敷揚。
為法酬恩屢啟端，　方知究竟奉親難。
別離世數誰能免？　悲智家風切好看。
淨飯一心呈玉偈，　摩耶十匝遶金棺。
此身堅密何曾礙？　笑倒雲門赤肉團。

大孝釋迦佛
敘普勸大眾儀當演　《大方便佛報恩經》

如來金口播宗風，　天子諸侯說亦同。
小孝中勞不匱者，　難酬難報佛能融。

法師講解，理在其中。
毗盧本是一凡夫，　曠劫修行作楷模。
今日因之成道已，　諸人還有所生無。
輪迴路上安能捨？　解脫門中正好趨。
世出世間須兩立，　休於苦海更盤盓。

(加持集法悅捨苦陀羅尼)

歌讚
恩愛相纏，原非究竟，須說如來初行七步，已是不凡才。寶

積、涅槃會上，奉親事，須信奇哉。逾千古，楷模尚在，月夜雪皚
皚。

諸人皆有養，報恩設供，似鏡當臺。豎宗立教，聞見覺華開。
提起我師妙行，光燦爛，錦繡成堆。當依傚，唏顏慕藺，火急莫遲
回。　(下座　止)

禮十種報恩二十四孝報恩讚
南無大孝釋迦牟尼佛　(念)南無大孝釋迦佛
初更鼓打鼕鼕的，太子身騎白馬便騰空。　(念)南無大孝釋迦

佛
雪山岩畔現法身，五更太子去修行。　(念)南無大孝釋迦佛
喪則致其哀，祭則致其嚴。　(念)南無大孝釋迦佛
開宗明義三千口，只因家和永不分。　(念)南無大孝釋迦佛
孟宗哭竹冬生筍，郭巨埋兒天錫金。　(念)南無大孝釋迦佛
王祥臥冰雪壘腰，黃香扇枕奉雙親。　(念)南無大孝釋迦佛
丁蘭刻木為娘叫，董永賣身殯葬父。　(念)南無大孝釋迦佛
割股救婆劉媳婦，曹俄殺子奉雙親。　(念)南無大孝釋迦佛
羔羊跪乳報父母，人不報恩為何因？　(念)南無大孝釋迦佛



94

慈鴉返哺報父母，行孝之人天眼開。　(念)南無大孝釋迦佛
目連救母生天去，至今孝道永傳名。　(念)南無大孝釋迦佛
上報四重恩，下濟三途苦。　(念)南無大孝釋迦佛
苦，左肩擔父，右肩擔母。恩難報父，恩難報母。　(念)南無

大孝釋迦佛
苦，十月懷胎苦，推乾就濕母，恩難報父母。　(念)南無大孝

釋迦佛
苦，臨期生產苦，恩難報母，生身守父母。　(念)南無大孝釋

迦佛
恩難報父，恩難報母。　(念)南無大孝釋迦佛
眾等皈命禮
南無大孝釋迦牟尼佛　(拈香)

讚十種恩儀當演
如來十種報深恩，普勸諸人孝二親。為人若不行孝道，恐後難

逢父母身。法師指示，朗宣洪文。　(入儀)

讚十種恩
第二時　(禮佛　投疏　陞座)

(加持楞嚴字母真言)

南無《大方便佛報恩經》　大孝釋迦牟尼佛
儒釋兼濟儀當演
比丘(某)等，稽首和南，謹白清淨大眾：今此道場第二時中兩

案陞座，奉行儒釋兼濟法事。伏聞儒釋相兼，皆宗孝行。雖五家之
用則別，而百行之源不殊。儒則安墓留形，釋則追齋薦識。亡者戒
德，終乃生天。小兒牧牛，故來啟導。百千三昧，皆報劬勞。一十
二章，盡酬罔極。仁師敷教，警悟賢愚。　(儀至)回心酬罔極

儒釋皆宗道貫通，　星分爪剖賴圭峰。
放生作福恩堪報，　改祭為齋善可從。
施戒更當資福業，　歲時休但想音容。
先王古佛相弘濟，　類我螟蛉可指蹤。

大孝釋迦佛
禍福淺深儀當演　《大方便佛報恩經》

慈童行孝奉親嚴，　役力擔薪貨八錢。
玉女承顏延萬載，　火輪墮地免諸愆。

儀標功過，師為朗宣。
賣薪行孝見慈童，　順逆皆由一念中。
玉女承顏華報謝，　火輪墮地業因空。
經標十種排功過，　道被三根品異同。
火急修行勤奉養，　背恩何日出樊籠？



95

大孝釋迦佛
(加持誦釋迦牟尼佛真言　（至）拔除罪障咒)

歌讚
釋奉齋緣，儒嚴祭享，理分優劣差殊。三牲日養，非福果何

如？爭似飯僧供佛，修施戒，勝報無虛。圭峰老，世、出世間，區
別不同途。

寧知無禍福？世尊因地，尚想規模。火輪玉女，一念有賢愚。
不向法中知本，生死海，未免淪湑。為人子，各須警悟，善惡現心
珠。

敘居則致其敬儀當演　《大方便佛報恩經》
居則致其敬，　諸人會得麼？
父王曾禮拜，　佛湧七多羅。

儒則別之於犬馬，世尊化導出娑婆。
仁師恭謹，請講玄科。

敬事雙親問起居，　歸寧色養日無虧。
晨昏定省看承我，　冬夏溫涼點檢渠。
泣竹天生冬月筍，　扣冰淵躍雪天魚。
踴身高七多羅樹，　方信如來道有餘。

敘養則致其樂儀當演　《大方便佛報恩經》
養則致其樂，黃金紫麼芽。

冬溫並夏涼，　嘉果及茗茶。
切勿鬥雞並走馬，　休教踏柳與穿花。

請師講解，眾莫喧嘩。
養須致樂善看承，　和意怡顏侍寢興。
捧檄經年伸悅懌，　戲斑終日笑憑陵。
陸郎甘旨忻懷橘，　朱雋寧親喜販繒。
爭似如來全道力，　淨居忉利等閒昇。

大孝釋迦佛
(加持護命善門真言)

歌讚
能養其親，居而致敬，要當色養承顏。音容喜慍，親侍更防

閒。當念寒溫定省，趍庭問《詩》《禮》忘還。爭知道，父王返
拜，身踴七多間。

繼而能奉養，克全至樂，戲老萊斑。舁輿負米，喜躍忍多艱。
粗可百年相守，眼光落淚雨空潸，何日早？扶持恃怙，笑傲涅槃
山。

敘病則致其憂儀當演　《大方便佛報恩經》
病則致其憂，　觀親疾弗瘳。



96

七旬無寢寐，　百藥治何休？
帝王親嘗湯藥進，　如來割肉未曾酬。

仁師宣唱，講解因由。
親病當知子負憂，　求醫問藥莫知休。
賣身破產終無吝，　設拜肩輿不用羞。
代死要為潛耀輩，　吮癰當作士岩儔。
更能仰叩真慈父，　天理爭教疾弗瘳？

敘喪則致其哀儀當演　《大方便佛報恩經》
喪則致其哀，　終宵淚滿腮。
心喪於永劫，　莫若効如來。
董永賣身殯葬父，　烏鴉助土築墳臺。

請師提唱，內有奇哉。　(儀至)歷生辜負
臨喪孝子具真哀，　擗踴號咷五內摧。
嘔血數升悲在膂，　忘餐七日淚橫腮。
目連大叫真賢者，　調御舁棺信善哉。
不向真乘消愛見，　從前感動總癡孩。

(加持誦華聚陀羅尼真言)

歌讚
欽奉雙親，厥躬有疾，可知人子懷憂。問醫求藥，早夜不曾

休。七日頓忘眠寢，投天地，涕淚交流。時看診，古人三載，不暇
脫衣裘。

哀喪制起，痛摧五內，泣血吞愁。臥苫枕塊，一日似三秋。重
念幽冥阻隔，神魂向，何處尋求？須修薦，歸投佛法，九品定遲
留。

敘祭則致其嚴儀當演　《大方便佛報恩經》
祭則致其嚴，　三牲日具鮮。
孟宗因祭筍，　竹內哭蒼天。
若薦蘋蘩修福供，　釋迦老子更無言。

五般孝行，請為敷宣。　(儀至)超於苦海
當思祭則致其嚴，　礿禘蒸嘗禮法兼。
明法唯忻陳簠簋，　克誠配享奉虀鹽。
休將大辯齋蔬棄，　須信青提缽飯甜。
人哭鬼歌無用怪，　來昆善惡佛能占。

敘化風遠被儀當演　《大方便佛報恩經》
化風遠被眾皆知，　愛敬由來合爨居。
鴉鵲同巢真罕有，　馬牛相乳實希奇。

仁風扇處，警醒群迷。
淳風遠被化澆漓，　本固須知葉不衰。



97

三世同財財愈盛，　積年合爨爨常炊。
馬牛相乳和如此，　鴉鵲同巢義可知。
禍亂不生災害殄，　君臣父子太平時。

大孝釋迦佛
(加持誦莊嚴王陀羅尼)

歌讚
禮奉蒸嘗，春秋忌諱，祭須必致其嚴。扣冰泣竹，隨力辦虀

鹽。羅列蘋蘩蘊藻，潢汙與行潦滋霑。君看取，鬼歌人哭，因果佛
能占。

當知純孝節，化風遠被，草偃閭閻。靈芝甘露，祥瑞快觀瞻。
堯舜君，黎民同樂，君臣父子。官吏清廉無餘事，家家樂孝，花暖
蜜蜂甜。

敘孝行感驗儀當演　《大方便佛報恩經》
孝行因緣不可量，　龍吟虎嘯亦非常。
沙門爪賜曇恭母，　陳氏持齋往淨方。

多多行相，一一明彰。
孝感如前驗頗詳，　神明造物衛行藏。
白鳩標瑞棲其宇，　芝草呈祥挺在堂。
陳氏夢尼生淨土，　李公刺血發奇香。
隆興丞相心詞妙，　天下人心好忖量。

敘普勸大眾儀當演　《大方便佛報恩經》
彌羅八歲入山修，　五母號咷哭未休。
世出世間行孝道，　揚名空向後人留。

許多言教，眾好參求。
君看五母哭彌羅，　憂海無風強起波。
定果色墮癡愛綱，　金剛杵碎死生魔。
傷嗟棄本甘纏縛，　黽勉知恩好切磋。
念念迴光酬罔極，　流光催老急如梭。

(加持誦寶樓閣真言)

歌讚
孝出誠心，親為本始，驗由感格高穹。從前靈異，一一淨玲

瓏。方稱為人之子，天曹與地府論功。虞丞相，只緣孝感，穩坐廟
堂中。

諸人當此際，追思恃怙，生育吾躬。可忘報效，儒釋法門通。
禍福已知深淺，遠超透，生死樊籠。凡間子，縱教類我，蜾蠃只成
蟲。　(回向　止)

第三時　(禮請　投疏　陞座)

(加持三寶字母真言)



98

敘真俗混融儀當演　《大方便佛報恩經》
比丘(某)稽首和南，謹白清淨大眾：今此道場第三時中敷陳軌

范，伏聞真俗混融，皆崇出世之孝；辭親割愛，上酬罔極之恩。朗
法師荷擔遊學，陳陸州養親織履。兄則坐禪息定，弟則繼業傳家。
能報不報，當酬未酬。三復斯文，一生事辦。　(儀至)金剛種智

真俗混融見法身，　偉哉慈覺導迷津。
不歸只願求成佛，　再見無期待出塵。
以法斷恩恩豈斷？　酬恩入法法尤親。
胞胎愛欲君休戀，　正覺初成看漸新。

敘法供養為最儀當演　《大方便佛報恩經》
擔父母，報劬勞，圍遶須彌一二遭。

剜睛割肝行孝道，　世尊尚且笑兒曹。
月光常願奉其母，　證涅槃山道最高。

以法供養，震動鯨鼇。
父母橫擔左右肩，　未能少報半分全。
血流沒踝非為孝，　道以資親始是賢。
德護因兒生正信，　月雲為子脫塵緣。
奇哉童子真難繼，　直養為懷志可憐。

(加持誦七俱胝咒　（至）無量法門咒)

歌讚
敬奉賢愚，理融真俗，皆由大孝鈞陶。偉哉慈覺，見解北宸

高。百二十門功行，始終為感慨劬勞。須參透，未生前底，月下嶺
猿號。

為親興法食，如來曠劫，妙用堪褒。慈風法雨，均濟冷騷騷。
演出三乘五教，空性相，頓漸滔滔。知恩處，母胎中說，何用斷機
刀？

敘勸父母歸依三寶儀當演　《大方便佛報恩經》
迦葉老，顯功能，啟導雙親漸漸增。

長者子兒生墮地，　皈依佛、法、比丘僧。
子年七歲塵埃戲，　舍利稱為照世燈。

皈依三寶，請為敷陳。
胎中已解奉三皈，　墮地稱名也大奇。
長者若教無慧眼，　慈親安得破狐疑。
融歸一法原同體，　兼攝群凡作住持。
無上福田最尊貴，　酬恩佛子可忘之。

勸持五戒十善以作人天之孝儀當演　(經題)

持戒律，脫塵埃，不辱其親大孝哉。
福不臻臨孝不篤，　雙親何日托蓮臺？



99

密多長者遊天竺，　父母西方作禮來。
法師講解，切勿沈埋。

法中正勝戒宜遵，　守護須還清淨人。
過海浮囊無缺漏，　先天妙物出陶甄。
如能檢束方知本，　倘不堅持反辱親。
天上人間增妙報，　密多見佛了前因。

(加持誦皈依三寶真言　（至）百千印咒)

歌讚
一片閑雲，古今常住，出生佛法僧三。覺而常照，和合軌持

諳。因果聖凡總體，從來苦，誓願諮參。有親者，普皆回向，彌勒
且同龕。

堅心持五戒，專行十善，奉旨供甘。人天勝報，行看遠而譚。
愛惜浮囊過海，勸善戒，追慕瞿曇。三祗滿，度親事畢，方是保家
男。

勸修四諦以作小乘之孝儀當演　(經題)

小乘法，報親魂，四諦標持不可論。
八萬四千諸婇女，　俱來法會作沙門。
證無學果羊車載，　三會龍華睹世尊。

慈風扇處，捲盡迷雲。
小乘為養事堪呈，　三轉迴環四諦分。
應斷應知禪兀兀，　已修已證醉醺醺。
能行自利逃紅焰，　求證單空坐碧雲。
三會度人皆父母，　大悲彌勒豈謾君？

勸修中乘以作緣覺之孝儀當演　(經題)

華嚴藏，理幽玄，此是中乘十二緣。
鹿母當年五百子，　辟支佛現在其前。
聲聞緣覺猶知本，　仁者如何不可憐？

請師提唱，了悟丹田。
中乘為養死生窮，　緣獨雖殊二覺同。
不向支支分四種，　何由法法會三空？
四生證果根機利，　百劫成功觀智融。
鹿母當年因供養，　後生一子法王雄。

(加持誦四聖諦真言)

歌讚
學佛修行，小乘為養，高拋生死樊籠。苦知集斷，與滅道成

功。三會度親無數，大悲佛、彌勒相同。阿羅漢，克全孝道，遠引
似溟鴻。



100

緣生緣滅定，中乘為養，尤更玲瓏。觀華悟道，化火證真空。
鹿母當年供養五百子，寶塔尊崇。因發願，後生一子，今作法王
雄。

勸修六度以作大乘之孝儀當演　(經題)

遇文殊，問智首，六度波羅還知否？
三祗果滿證菩提，　女子腹中叉著手。
百劫千生為報恩，　萬載功名常不朽。

一段鴻文，請師抖擻。
大乘為養智悲全，　頓發菩提出愛纏。
劫滿三祗方殺賊，　行鋪六度好行舡。
腹中女子因無限，　膝下嬰兒果漸圓。
色究竟天增氣焰，　必須託彼坐紅蓮。

勸修一乘以作如來之孝儀當演　(經題)

三界主，甚奇哉。大事因緣出世來。
長子小男相問答，　即三而一互融排。
一乘報本酬恩乳，　塵剎眾生父母胎。

如來大孝，請講根荄。
一乘為養妙嚴都，　塵剎眾生父母軀。
長子全身周沙界，　小男無處不文殊。
摩耶生佛原來幻，　太子甯親忒煞迂。
三世十方相涉入，　人牛不見月輪孤。

(加持誦十波羅蜜真言)

歌讚
學佛修行，大乘為養，進修六度波羅。施心戒本，堅忍復如

何？精進曾無懈怠，增智慧，月逗禪和。嬰兒笑，化他斷見，皈佛
怖群魔。

剎塵含法界，一乘為養，悲智諧和。法身慧命，生長感恩多。
賴有普賢長子，興萬行，折桂登科。須深信，人人有分，明月照前
坡。

敘父母成佛儀當演　《大方便佛報恩經》
雪山教主號能仁，　演說三乘報二親。
圓滿一乘為究竟，　至真至孝絕無倫。

三乘四諦，請為諮詢。
天倫佛性自圓常，　今日方知孝道昌。
點鐵成金恩愛礦，　採花作蜜智悲鄉。
已知有父如無等，　寧可無兒似月光。
自利利他俱滿足，　更無一物獻尊堂。

敘普勸大眾儀當演　《大方便佛報恩經》



101

願輪廣博孝隆昌，　究竟超登正覺場。
五戒三皈資苦本，　三宗四法答恩光。

眾皆諦聽，師為分張。
晝宵聞見好因緣，　箭急將身出愛纏。
早是四生花報謝，　那堪三界火輪旋。
法身獨露胞胎外，　慧命生成繈褓前。
萬劫親恩俱解脫，　人間天上月團圓。

(加持誦佛頂尊勝陀羅尼咒)

歌讚
種子梨耶，天倫佛性，本非今日生成。同登覺地，不用隔銀

屏。從天上，許多諸佛，皆父子相誘修行。蓮臺上，同音說法，賽
過鯉趨庭。

報恩諸大眾，宿緣多慶幸，聽法聞經。千生父母，度脫至今
生。同作九蓮伴侶，休更受胎髒微形。餐禪悅，樹林演法，仙樂正
和鳴。　(下座)

勸修觀想儀當演　(入儀)

(加持發菩提心真言　心月孤圓真言)

(行香　宣疏　入儀　回禮　拜別)

(加持奉送聖賢真言　發遣鬼神真言)

南無解脫月菩薩
獻衣偈

馬鳴願力何其多？　吐出玄機錦繡羅。
亦似當年親奉獻，　報恩會上沐恩波。
咦，滿門貴眷呈祥瑞，　萬古光輝獻佛陀。

獻食偈
天廚妙供是酥酡，　老母曾將獻維摩。
六味馨香充法界，　繽紛遍滿於娑婆。
咦，施主虔誠獻三寶，　人天三界供餐和。

獻財偈
天地儲精，　琥珀金銀，
玫瑰瑪瑙，　玳瑁珠珍。
無垢界中龍女獻，　楊子江心居士傾。
打開歡喜藏，　能妝觀精神。
施主虔誠而奉獻，　供養如來及報恩。
咦，金輪種智從今種，　果報何曾不現成？

放生偈
成形雖有異，　佛性總相同。
一念迴光照，　脫禽覺本空。



102

咦，從此翻身歸聖域，　祗隨鸚鵡伴圓通。
又偈

搖頭擺尾水中遊，　祗因迷悟不曾修。
從今放你超脫去，　直到波羅彼岸頭。
咦，今朝這裏翻身去，　龍宮海藏任遨遊。

如來廣孝十種報恩道場三時提綱終



103

如來廣孝十種報恩道場密教卷上
壇前教誡
加持啟白諸聖真言

大圓鏡智常清淨，　法界真身遍十方。
我今啟白作加持，　洞鑒圓明臨法會。

唵(引)。缽頭麼步惹。摩訶播拾陀囉尼。曼怛囉耶彌。[卄/(方
*可)]暮伽。嚩囉耶。步嚕步嚩。薩畆嚕畆嚕吽。　(止)

加持香水灑淨真言
毗盧身土曾無際，　塵界交參廣狹融。
無明無垢妄情昏，　法水霑時心垢淨。

南無三滿哆。勃陀喃。阿缽囉底三迷伽耶。三迷三摩哆。奴揭
諦。缽囉吃嘌底。微輸睇。達摩馱睹。微輸達你。娑婆訶。

淨十方界真言
唵(引)。入嚩哩。哆摩尼。盧囉室哩尼。[含*牛][含*牛]癹

吒。　(止)

加持淨衣真言
妙身金色銖衣襯，　紺頂螺紋百寶嚴。
如來藏內德塵沙，　密語宣時皆顯發。

唵(引)。娑囉婆。怛哆伽陀。跋折梨你。陀囉陀囉。虎吽。
唵(引)。摩尼毗布梨。地哩地哩。虎[含*牛]癹吒。　(止)誦大

悲咒
加持一切如來淨身口意真言

身三口四多諸業，　意識攀緣造本根。
返源塵相日消冰，　念念圓成無漏善。

那謨。薩嚩勃陀。菩提薩埵喃。唵(引)。戌殿都。柰囉秫陀那
耶。娑婆訶。　(止)誦六部咒

加持甘露水真言
法界靈源真性海，　流為甘露廣無邊。
願憑法力灑幽途，　普使清涼除熱惱。

那謨。婆伽嚩帝。素嚕婆耶。怛哆蘗哆耶。怛姪他唵。素嚕素
嚕。缽囉素嚕。缽囉素嚕。薩婆沒馱。地瑟恥帝。娑婆訶。　(止)

大明咒經
加持灑地水真言

濁世紛紛多垢染，　六塵境界妄攀緣。
我今灑地誦真言，　庶使壇場無穢濁。

唵(引)。阿暮伽。沒履嚲嚩利。娑婆訶。　(止)

誦諸部因緣
直字梵語心經陀羅尼



104

缽囉娘。缽囉密哆。逆鄰那野。素怛囉。阿梨耶。嚩嚕吉帝。
濕嚩母囉帝。薩埵沒。嚴鼻藍。叭囉娘。波囉密多。左焰左夜。嚩
汝夜。嚩嚕伽耶。底薩麼畔左。思蹇多。薩埵寫。娑波波嚩。戌涅
波設帝。娑嚩易賀。舍利卜怛囉。戌涅戌涅多。嚩汝耶嚕畔。那波
那。戌涅多。戌涅多耶。那波那。雪嚕畔。耶汝耶嚕畔。莎戌涅多
耶。戌涅多。娑嚕畔。易嚩微。嚩吠那曩。散虔娘。散娑婆伽囉。
尾虔娘。南伊賀。舍利卜怛囉。莎囉嚩達麼。戌涅哆。沒叉拏。阿
耨多畔左。阿寧也嚕他。阿麼囉。阿耨耶。摩那阿拏那。阿婆離布
囉。拏他娑沒。舍利卜怛囉。戌涅馱耶。戌涅多。娑嚕畔。曩吠那
喃。娑伽娘。娑娑伽囉。尾伽娘。曩研初。楚嚕怛囉。伽囉拏。即
賀婆伽耶。摩那枲。雪嚕畔。扇答研答囉。娑娑叭囉瑟吒。尾演達
麼。曩斫初大都。那微涅。那微涅叉欲。那微涅叉欲。夜嚩那。左
囉嚩囉喃那。左囉嚩囉那叉欲。那奴伽。三昧陀耶。寧嚕他。嚩實
憐娘。尾伽娘。那叭囉微帝。那脾三摩耶。多婆沒那。波囉微帝。
薩埵沒底。薩埵喃。缽囉娘。波囉密多。嚩室憐也。尾賀囉耶。只
多嚩囉拏。只多嚩囉拏。南悉體。達摩耶。叭囉速都尾。波哩薩羝
迦[寧*頁]。寧瑟吒。寧哩摩囉的鄰。達摩耶。嚩昔底多。薩埵沒
馱。叭嚩娘。波囉密多。嚩室鄰也。拏答覽。三藐三菩提。麼鼻三
沒多。嚩室鄰娘。微演叭囉娘。波囉密多。摩訶曼怛囉。摩訶微欲
曼怛囉。阿耨多囉曼怛囉。阿娑摩娑鼻。曼怛囉。薩嚩奴佉。缽囉
舍摩那。莎底也。摩舍讚。演達摩。叭囉娘。波囉密多。暮忌都。
曼怛囉。雪帝雪帝。波囉雪帝。波囉僧雪帝。菩提莎嚩訶。　(止)

歌讚　回向
第一時開壇請佛
加持發菩提心真言

建設報恩清淨會，　發心觀想趣菩提。
大悲願力廣無邊，　四種大心常不退。

唵(引)。菩提即答。毋怛婆。那耶銘。
堅固菩提心真言

塵剎劫中修苦行，　鐵輪磨頂苦無邊。
為求法出火坑中，　念念進修永堅固。

唵(引)。即答巴臘底。未能迦嚕彌。　(止)

讚嘆三寶陀羅尼
南無。佛陀耶。瞿嚕吠。南無達摩耶。馱以彌。南無僧伽耶。

摩訶帝諦毗舍左。迦摩囉。穆佉迦摩囉。路左曩。迦摩囉。薩那迦
摩囉。賀薩多。迦摩囉。娑敏[寧*頁]。迦摩囉。三婆嚩。薩迦
囉。麼囉乞叉囉。南無窣都帝。　(止)

加持三寶滅罪真言



105

三身四智俱圓滿，　五教三宗悉混融。
方袍圓頂火中蓮，　密語誦持同讚德。

南無。娜婆婆羝那[含*牛]。三藐三菩陀。俱智那吽。
南無。娜婆婆羝那[含*牛]。達摩俱智那吽。
南無。娜婆婆羝那[含*牛]。僧伽俱智那吽。
多姪他。唵(引)。摩隸毗麼隸昵。麼梨麼梨。薩婆跋婆迦。生

羯梨。娑婆訶。　(止)

開壇門部
加持淨三業真言

業垢本來無自性，　還因妄執起根塵。
但存一念妄不生，　業性了然無可得。

唵(引)。薩嚩婆皤秫陀。娑嚩達摩。娑嚩婆嚩秫度含。　(止)

焚香真言
信心一念周沙界，　五分香雲遍十方。
願憑感格聖賢心，　寶網中齊出現。

唵(引)。缽折囉。杜鞞惡。　(止)

灑淨真言
華藏海波融性相，　閻浮檀水自清涼。
今將密語更宣揚，　遍灑道場周沙界。

南無。三滿多。沒馱喃。阿缽囉底。三迷伽耶。三迷三滿多。
奴揭諦。缽囉乞嘌底。微輸睇。達摩馱都。微輸達你。莎婆訶。　
(止)

淨壇真言
凡地輒將嚴法席，　唯憂垢濁未蠲除。
金仙秘密舉揚時，　所冀香壇悉清淨。

唵(引)。囉儒祖跛誐多。薩哩嚩達摩。　(止)

結界真言
唯是娑婆多穢汙，　邪魔外道悉侵淩。
今將密語淨香壇，　憑此結成金剛界。

唵(引)。商伽迦哩。摩訶三昧耶。槃陀槃陀。娑婆訶。　(止)

加持散花行道真言
已淨香壇無垢濁，　結成地界悉嚴持。
我今敷演妙伽陀，　散眾寶花陳供養。

唵(引)。[卄/(方*可)]暮伽。阿拏舍蹉耶。缽頭麼。蔓杜利
吽。

空際飄飄成不斷，　坐中燦燦色尤鮮。
聖人結習已消除，　身相居然無染著。

唵(引)。薩婆怛他伽哆。布度摩你[含*牛]吽。　(止)



106

加持警覺如來出定真言
如來妙證金剛定，　海印森羅不動搖。
初無出定遍群機，　警覺龍天歡喜護。

唵(引)。缽頭麼。播舍陀囉。[卄/(方*可)]暮伽。婆囉那。散
注那野吽。　(止)

加持啟白諸佛願智真言
聖人本自心中現，　情見難忘著相求。
即心即色兩無妨，　一念纔興知見了。

唵(引)。薩婆怛他伽哆喃。嚩庾杜鞞。多囉吽。哆囉吽。摩尼
迦那寧耶。娑婆訶。　(止)

加持禮拜真言
無始劫來生我慢，　恰如山嶽聳千尋。
我今投地禮如來，　願使慢山俱破碎。

南無陀舍喃。蒲陀俱知喃。唵(引)。護嚕護嚕。悉陀盧者你。
薩婆羯他。娑達你耶。娑婆訶。　(止)

加持佛頂奉請真言
佛念眾生過父母，　同於形影不乖違。
輒憑秘咒表丹誠，　願賜慈悲垂降赴。

唵(引)。吽迦摩囉那。娑婆訶。
加持一切諸佛真言
唵(引)。蘇微布囉。缽囉缽囉。嚩哩杜嚕吽。杜嚕吽。
加持釋迦牟尼佛真言
南無三滿多。勃馱喃。薩婆乞麗奢。涅素捺那。薩婆達摩嚩始

多。缽囉缽多。伽伽那。三摩三摩。娑婆訶。
加持諸聖真言
多姪他。阿伽車。阿伽車。婆伽畔。阿梨耶。婆嚕枳帝。攝婆

囉耶。囉怛那。怛囉耶。薩帝那。娑婆訶。　(止)

加持諸佛集會真言
佛佛道同無異見，　塵塵出現似殊方。
能來為我結良緣，　教主可無一彈指。

爾時世尊彈指唱言：十方所有諸佛如來，莫不皆為眾生方成菩
薩。我今為欲哀愍救眾諸苦故，唯願如來此會中為護眾生，除其患
苦。是時如來觀見十方皆有諸佛，悉來此會，如是一切諸佛如來俱
時發聲而說咒曰：此是釋迦如來為今十方諸佛俱來此會，加護有
情，增長色力壽命。

唵(引)。折禮折禮。折禮毗那佉。微薩悉底雞。斫迦爛揭時。
缽囉舍謾都。娑婆嚕伽。阿那隸。俱那隸。摩訶捺隸。折梨折梨。
醯摩俱梨。醯摩梨產地。醯摩室屍。告囉階。告囉階醯。俱囉梨。



107

俱囉梨。俱朱底。毗奢摩。泥戌暑。毗婆阿折禮。毗折禮。摩毗濫
婆。呼牟呼牟。

雲集聖賢真言
南無三滿多。勃陀喃。薩婆怛他薜哆。地瑟吒那。地瑟恥帝。

阿者麗。微摩舍。薩摩囉。嬭缽囉。乞哩底。缽履輸睇。娑婆訶。
蓮花座印咒

萬德莊嚴蓮出水，　三空智照日開敷。
巍巍端坐紫金容，　印咒功能果如是。

唵(引)。摩尼摩尼。嚩囉缽囉嚩離。虞呬耶。缽頭摩尼。缽囉
鞞。娑婆訶。

蓮花捧足真言
唵(引)。迦摩囉。娑婆訶。　(止)

加持如來歡喜護念真言
歷劫已來多悖逆，　一聞真教始回心。
今憑法力報親恩，　願佛熙怡垂護念。

唵(引)。沒他沒地哩。嚩囉洛叉含。跋折哩。薩度。　(止)

加持天龍八部　(至)普召請真言
菩薩遍觀於六道，　莫非皆是宿親緣。
普伸召請赴香壇，　願奉旨甘並法施。

唵(引)。阿鼻娑摩耶。拔折黎。達囉囉吽。
唵(引)。俱嚕陀。娑婆提婆那耶。莎嚩訶。
天道咒
唵(引)。俱胝俱胝。俱那哩。遮哩。娑婆訶。
阿修羅咒
唵(引)。阿訶滯伽耶。摩訶帝難陀經底。摩訶滯答鍐。娑婆素

喃。娑婆訶。
人道咒
唵(引)。摩訶梵。摩訶耶。伊呬伊呬。娑婆訶。
畜生咒
唵(引)。娑婆枳吒耶。伊呬伊呬。娑婆訶。
餓鬼咒
唵(引)。娑婆提婆。迦囉賀那。娑婆訶。
地獄咒
唵(引)。俱摩哩吒。娑婆訶。
六道咒
唵(引)。娑婆者蒭。陀囉尼。伽囉耶。娑婆訶。
鬼神咒
唵(引)。[卄/(多*可)]暮伽。迦履沙野吽。



108

普召請咒
唵(引)。步步哩。怛他伽哆耶。
唵(引)。薩婆薜荔哆。誐囉沙。伊呬伊呬。莎嚩訶。　(止)

加持灌頂清淨真言
六道昇沈無間歇，　都緣棄本背親恩。
召迎已沐總雲臨，　灌頂滌除諸業障。

唵(引)。提健婆。暮哆囉。僧健。薩訶。
潔滌真言
唵(引)。彌摩囉。戌睇吽。
入道場咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。拔折利。達囉達囉吽。
施無畏真言
南無三滿哆。勃馱喃。薩婆怛他。你那你那。佩夜那奢那。薩

婆訶。　(止)

是諸眾等人各胡跪，嚴持香花，如法供養。
五供養真言

妙華開五智，　因果結三身。
迦葉露華現一真，親授大能仁。
唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。度婆。布佐銘伽。

妙香焚五分，　聞信聖賢臨。
長者鬻香發誠心，焰靄雜華林。
唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。布思必。布佐銘伽。

妙燈燃一念，　幽顯自照彰。
那律挑燈傳後光，照見法中王。
唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。阿魯吉。布佐銘伽。

妙塗分八德，　激濁揚清風。
嘉祖曹溪徹不窮，一滴遍虛空。
唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。甘的。布佐銘伽。

妙果薦金盤，　禪人舉目觀。
雙鳳銜來親獻伏，功德實難量。
唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。你微的。布佐銘伽。

香花燈塗珍果等，　供養海會眾聖賢。
惟希納受鑒丹衷，　滿我檀那廣大願。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆。沙卜答。布佐銘伽。
我以供養力，　如來加持力，
及以法界力，　普供養而住。

唵(引)。誐誐曩。三婆嚩。嚩日囉斛。　(止)

普供養菩薩



109

第一時陞座
加持四十二字母真言

陀羅尼藏無邊量，　一一皆從字母生。
濫觴源本了無多，　列派分流無已矣。

阿多波者那。邏拖婆茶沙。嚩哆也瑟吒。迦娑摩伽他。社鎖
拖。奢佉叉。娑哆壤。易囉哆婆車。娑摩訶婆縒。伽吒拏。娑頗娑
迦也莎。室者吒陀。

大獻藥真言
經云：爾時世尊住王舍城耆闍崛山中，與大比丘眾、菩薩摩訶

薩、人、天龍八部，前後圍遶。時有一乾達婆子，名曰闥婆摩羅，
彈七寶琴往詣如來所，頭面禮足，卻住一面。鼓樂弦歌，出微妙
音。其音和雅，悅可眾心。聲聞舍利弗等，不覺動身起舞。須彌山
湧沒低昂。爾時如來即入有相三昧力，令其琴聲遠聞三千大千世
界。其音具足，演說苦空，無常不淨，無我放逸。眾生聞此妙音，
具足演說如來知恩報恩，久於無量阿僧祗劫孝養父母，一切眾生皆
隨聲至閻浮提，往到佛所，頭面禮足，卻坐一面。

報恩大法將宣說，　定力加持七寶琴。
自然音韻遍三千，　無量人天皆赴會。

南無沒馱耶。娑隸哩麼耶。南無達麼耶。娑隸哩隸哩麼耶。南
無僧伽耶。娑隸哩。隸哩隸哩麼耶。南無曼殊室利。俱麼囉。勃陀
耶。菩提薩埵婆耶。摩訶菩提薩埵婆耶。摩訶迦嚕尼伽耶。怛你野
他。

唵。毗耶劍婆。麼尼劍婆。嚕婆娑隸哩。隸哩拏劍婆。嚕婆曼
殊俱舍耶。娑隸哩。彥達嚕婆哩。舍哩舍。娑隸哩。阿嚕嚩佐囉。
阿嚕嚩即哩。兢伽哩。兢伽哩。憑麼憑麼。即哩即哩。即包即包。
部布部布。伴麼伴麼。禁禁誐囉。禁禁誐囉。誐囉禁禁誐囉。誐囉
禁禁誐囉。鄭哩曩唵。鄭哩曩唵。鄭哩曩。哩曩哩曩。鄭哩曩。
唵。娑哩嚩囉步哩誐。唵娑哩嚩囉步哩誐。兢兢誐囉。兢兢誐囉。
誐囉兢兢誐囉。誐囉兢兢誐囉。誐囉隸哩誐。誐誐囉。隸哩誐誐必
哩。琴琴誐哩。誐畢哩。琴琴誐哩。誐誐哩。誐誐哩。誐哩誐哩。
誐哩誐哩。兢兢誐哩。誐哩誐哩。兢兢誐哩。誐誐哩。誐誐哩。冰
哩麼囉。冰哩麼囉。摩訶冰哩麼囉。摩訶冰哩麼囉。賀那賀那。娑
隸哩哆哩。東哆哩。東哆哩。東東哆哩。東東怛囉。娑隸哩。嬭凝
瑟恥。娑婆訶。誐囉憑。娑婆訶。部覽部覽。娑婆訶。嬭哩瑟恥。
誐囉憑。娑婆訶。醯哩醯哩。娑婆訶。哆哩。娑婆訶。曼殊俱舍
耶。娑婆訶。南無囉怛那。怛囉夜耶。南無阿利耶。嚩嚕枳帝。爍
缽囉耶。悉殿都。滿陀囉尼。娑婆訶。兢兢誐囉。兢兢誐囉。誐囉
誐囉。娑婆訶。　(止)



110

加持佛頂身印真言
佛身無相非無相，　丈六金身未許量。
直饒智眼照無垠，　爭得窺覘無見頂。

南無。薩婆若耶。唵。哆他伽都。烏瑟膩沙。阿那跋嚕。枳哆
謨利。郁地帝殊囉施烏[含*牛]。什什皤皤。囉囉囉。陀迦陀迦。
毗陀迦。陀囉陀囉。毗陀囉。瞋陀瞋陀。頻陀頻陀。烏[含*牛]烏
[含*牛]梯。娑婆訶。

加持釋迦佛心印真言
廣大法門無邊義，　博地凡夫難可知。
佛心方便作加持，　菩提行人無退轉。

唵(引)。薩婆悉底雞。毗輸陀囉尼。娑婆訶。
怛姪他。阿彌哩羝。阿濕婆湯計。烏摩末囉囉奢摩。婆囉奢摩

烏。波奢摩都怒。毗都怒。都例都摩利。娑婆訶。唵。時那時那。
迦囉迦囉。摩囉摩囉。莎囉莎囉。補囉補囉。瞋陀瞋陀。頻陀頻
陀。烏[含*牛]泮。娑婆訶。

加持釋迦牟尼佛咒
能屈父王離梵殿，　善招慈母下天堂。
娑婆罪垢苦眾生，　一一荷擔俱濟度。

者路不帝那置。畢耆帝那置。烏蘇呼帝那置。耆年多帝那置。
若不都帝那置。阿若波若兜帝那置。烏奢副帝那置。密奢耆蘇帝那
置。那蜜耆帝那置。頗伽彌帝那置。畢利帝吒帝那置。薩訶。

釋迦佛眼印咒
唵(引)。毗盧支你。娑婆訶
毗盧甲冑咒
南無。三曼哆。勃陀喃。伐折囉。入嚩囉。薩微普囉吽。摩你

闍多。娑婆訶。
毗盧無見頂相咒
南無。三曼多。勃陀喃。伽伽那。難多薩頗囉。你微戌陀達

摩。你闍多薩訶。　(止)

如來相好咒
杲日當空無不照，　隨眾生見各差殊。
山河大地法王身，　萬像森羅佛相好。

南無。薩嚩怛他伽底瓢。阿囉訶帝弊。三藐三勃睇。醯醯畔馱
畔馱。底瑟吒。底瑟吒。馱囉野。你度嗽拏麼尼。陀囉耶。你論
馱。你論度。嗽拏摩尼。馱囉耶。你論你論度。嗽拏摩尼。娑婆
訶。

如來見性陀囉尼
南無。三曼多。勃馱喃。唵。跋囉悉地。迦履。薩嚩訶。



111

如來頂相咒
南無。三曼多。勃馱喃。鍐鍐鍐。[含*牛]癹吒。
如來毫相咒
南無。三曼多。勃馱喃。阿痕若。
如來眼相咒
南無。薩嚩但他伽底瓢。阿囉曷弊。三藐三勃睇弊。唵。嚕嚕

嚕。塞普嚕。入嚩囉。底瑟吒。悉馱路者泥。薩嚩利陀。薩馱寧。
娑婆訶。

如來耳相咒
南無。三曼哆。勃陀喃。怛他。
如來鼻相咒
南無。三曼哆。勃馱喃。縊哩尼。虎吽泮。莎婆訶。
如來舌相咒
南無。三滿哆。勃馱喃。摩訶摩訶。怛他薜哆。你訶嚩。薩底

耶。達摩缽囉帝。瑟恥。薩嚩訶。
如來心相咒
南無。三曼哆。勃馱喃。壤怒濕烏沒。薩訶。
如來辯相咒
南無。三曼哆。勃馱喃。阿振底耶那。步哆路。波嚩三麼哆。

缽囉缽哆微戌馱。婆嚩囉。娑婆訶。
如來齒相咒
南無。三曼哆。勃馱喃。怛他伽哆能瑟吒。囉囉薩婆紇紇囉。

三缽囉。博迦薩嚩。怛他誐帝。微濕野。三婆嚩。娑婆訶。
如來臟相咒
南無。薩婆怛他誐帝弊。藍薩洛洛。薩訶。
如來妙相咒
南無。三曼哆。勃馱喃鍐。
如來十力咒
南無。三曼哆。勃馱喃。捺奢摩浪伽。達囉[含*牛]。參髯。

娑婆訶。　(止)

加持佛頂轉法輪真言
法門無盡難思議，　皆自如來金口宣。
摧邪顯正利含生，　故我誦持伸利濟。

唵(引)。斫迦囉。餘宕雞。瞋陀尼。烏娑睇。薩訶。
一切法平等開悟咒
南無。三曼哆。勃馱喃。薩婆達摩。三曼哆。缽囉哆。怛他伽

哆。拏薜哆薩訶。
一切如來轉法輪印咒



112

唵(引)。薩婆怛他伽哆。達摩馱都。摩訶摩尼。試佉梨。曷囉
吽。曷囉吽泮吒。

加持摩訶摩耶咒
昇天說法明何事？　報母當年誕育恩。
祗因一念破煙燃，　更誦密言方別母。

南無佛陀。南無達摩。南無僧伽。南無莎哆耶。三藐三佛陀。
聲聞僧伽。南無彌帝利。波囉目卻耶。南無須陀洹。南無斯陀含。
南無阿那含。南無阿羅漢。南無盧迦三藐迦陀那。三藐波羅底。拌
柰低沙耶。摩已慄哆和波囉。婆叉寐。摩訶摩由利鞞闍。囉闍波
摩。毗闍三鞞闍。帝牧樓兜。迷移枳至。婆囉帝。毗遮利。遮囉遮
囉。提婆那迦。夜叉。阿修羅。迦樓羅。緊那羅。摩睺羅。夜叉羅
剎。毗剎奢遮。迷健他嘔。摩悉波囉迦。牧樓拏兜迷。浮他迦那。
移枳至婆囉帝。毗遮囉。遮囉遮囉劫波。阿訶囉。樓提哆。阿訶
囉。曼縒阿訶囉。迷哆阿訶囉。薩波阿訶囉。阿突遮阿訶囉。耆毗
哆阿訶囉。遮咄吒質哆。波婆質哆。屈比陀質哆。犍囉那質哆。佛
陀婆伽婆。達摩娑。僧伽婆。波邏先柰迦峙。迦藍峙。鳩般峙。聲
棄尸。閻摩囉剎。閻摩頭諦藍波。婆囉藍婆迦囉。波含阿履帝。阿
訶利枳試。阿利帝。阿利賓伽利。藍波毗藍波。伽囉波尸。阿利
帝。　(止)

集法悅捨苦陀羅尼
爾時世尊告大眾言：吾本無數劫中處凡夫時，字遮他陀，在伽

倫羅國商販治業，虛妄無實，造五逆惡行，不可具說。時國大王，
名毗闍羅吉，欲捕於我。我既驚怖，遂出其國，行作沙門。山中坐
禪，以五逆罪障故，心不得定。一日，下窟乞食道中得一缽，中有
一函經，名《集法悅捨苦陀羅尼》，是過去恒河沙諸佛所說，付諸
菩薩，能除百億劫生死五逆大罪。得此經已，即不乞食，歡喜向
窟，修習讀誦、思惟此陀羅尼經，於數返心中忽定，得百千斤金，
人無知者，內興不止。修行數年，飛行無礙，睹見十方三世諸佛。
後有行者，如法行之。爾時世尊，即說咒曰：商人造逆曾無愧，天
網恢恢不可逃。幸逢缽內陀羅尼，法悅身兼捨苦。

南無。佛陀耶。南無達摩耶。南無僧伽耶。南無阿伽竭浮遮
耶。南無摩訶薩婆伽利耶。多擲哆。林彌利婆。居婆彌留遮陀。檀
摩陀那闍那。希知泯利。波句婆遮蛇。那蛇波囉。娑婆摩訶。希知
泯利。央求知利。默求知利。默求知利。比婆薩婆蛇。那毗林。婆
闍訶陀。舍地輸。莎婆薩囉。三暮缽泯。婆婆利。摩訶阿那。娑婆
訶。　(止)

一時回禮
(讚十種恩　提綱　入儀)



113

報恩德真言曰：
唵(引)。阿陀那僧。娑婆訶。　(止)

二時開科請佛
加持燒香真言

五分法身常具足，　諸佛眾生本齊肩。
為纏蘊蓋久沈埋，　一炷氤氳憑顯發。

唵(引)。舍嚩哩。哆摩尼。阿勃囉吉吒。娑利囉拏。微伽底
吽。　(止)

啟白諸佛願智真言
聖人本自心中現，　情見難忘著相求。
即心即色兩無妨，　一念纔興知見了。

唵(引)。薩婆怛他伽哆南。嚩庾杜鞞。多囉吽。多囉吽。摩尼
迦那寧。莎嚩訶。

禮拜真言
無始劫來生我慢，　恰如山嶽聳千尋。
我今投地禮如來，　願使慢山俱破碎。

南無。陀舍喃。蒲陀俱知喃。唵(引)。護嚕護嚕。悉陀盧者
你。薩婆遏地。娑達你耶。娑婆訶。　(止)

加持獻花寶座真言
萬德莊嚴蓮出水，　三空智照日開敷。
巍巍端座紫金山，　咒印功能果如是。

唵(引)。牟尼摩尼。嚩囉缽囉嚩離。虞呬耶。缽頭麼尼。缽囉
鞞。娑婆訶。

蓮花捧足真言
唵(引)。迦摩囉耶。娑婆訶。　(止)

加持懸幡真言
寶幡制就如人相，　懸挂如來寶座前。
禳災免難集禛祥，　一一當憑神咒力。

唵(引)。彌只怛囉暮伽。嚩塞怛囉囉那。娜楞誐彌。戌馱野。
枳尼枳尼吽。　(止)

加持獻衣真言
國王見裸雖憐愍，　女子纔披業火焚。
今將奉施聖賢僧，　功德盡霑於六趣。

唵(引)。[卄/(方*可)]暮伽。[寧*丘][名*也]嚩塞窒隸。主嚕
主嚕。娑婆訶。

唵(引)。[卄/(方*可)]暮伽。跋囉嚩囉拏。畆嚕敏履。[寧*丘]
[名*也]始迦。三皤嚩睹。哆囉哆囉。娑婆訶。　(止)

加持獻諸佛香饌真言



114

如來受食原非受，　四分權分佛佛同。
眾生香飯供慈顏，　願獲金剛身不壞。

唵(引)。摩訶摩你。微布梨吽。婆囉吽。婆囉吽。
獻一切佛菩薩諸天真言
唵(引)。微囉制伽伽那。嚩囉你。囉呼吽。囉呼吽吽。
變飲食真言
南無薩嚩怛他誐哆。阿嚩囉訖帝。頗囉頗囉。三婆囉。三婆囉

吽。
施一切天鬼真言
唵(引)。缽囉嚩揭囉。嚩底莎囉吽。　(止)

加持普供養真言
三世十方一切佛，　地前地上菩薩人。
聲聞緣覺聖賢僧，　印咒加持普供養。

唵(引)。娑婆菩陀。阿地瑟恥底。缽囉醯迷。伽伽那劍。三曼
陀。娑嚩訶。　(止)

加持五供養真言
香供養

世間香自分三品，　誰解隨風又逆風。
供養三寶奉慈顏，　此是真香周沙界。

唵(引)。跋日囉。度鞞吽。布佐銘伽。三曼怛囉。宰布囉拏。
三昧耶吽。

花供養
國王奉獻花無限，　爭比園監一朵功。
我今躬自獻如來，　願受當來成佛記。

唵(引)。跋日囉。補澀鞞。布銘伽。布銘伽。
燈供養

貧女奉燈雖一盞，　目連發計掩其光。
皆由願力至菩提，　願我依憑燃慧炬。

唵(引)。跋日囉嚕計唏。
塗供養

手中掬水為真供，　大海雖多不許濟。
滔滔洪浪總無常，　供養功勳絕增減。

唵(引)。跋日囉甘的阿。
果供養

國王異皈供父母，　中途佛跡滯行程。
一身現化化無窮，　果供隨他亦無盡。

唵(引)。跋日囉。彌戌睇。跋囉縒囉吽。
普供養真言



115

香花燈塗珍果等，　供養如來眾聖賢。
唯希納受鑒丹誠，　滿我檀那廣大願。

唵(引)。誐誐曩。三婆嚩。嚩日囉吽。　(止)

如來廣孝十種報恩道場密教卷上終



116

如來廣孝十種報恩道場密教卷下
第二時陞座
加持楞嚴字母真言

稽首光明大佛頂，　如來萬行首楞嚴。
光中化佛演微言，　念誦普令祛宿業。

摩訶佛陀。烏瑟尼沙。哆陀阿伽度。鞠醯耶。醯都般帝。般帝
毗勃陀。地瑟吒。阿羅陀。薩婆菩提薩埵。遮利舍那。娑訶薩羅。
首楞嚴。摩修多囉。　(止)

加持釋迦佛真言
妄情擾擾風飄絮，　障垢昏昏鏡受塵。
虛空諸佛已哀憐，　教主由斯宣咒力。

南無佛陀耶。南無達摩耶。南無僧伽耶。南無釋迦牟尼佛夷。
哆陀伽哆耶。阿囉訶胝。三藐三佛陀耶。哆地他。懼迷懼迷。摩訶
懼迷。哆利哆利。摩訶哆利。柘利柘利。摩訶柘利。失利失利。摩
訶失利。帝利帝利。摩訶帝利。呵呵趐隸趐利。摩訶趐隸。諸盧諸
盧。摩訶諸盧。覓隸覓隸。摩訶覓隸。帝隸帝隸。摩訶帝隸。度迷
度迷。摩訶度迷。柘梨柘梨。摩訶柘梨。諸梨諸梨。摩訶諸梨。折
隸折隸。摩訶折隸。薩訶。

加持拔除罪障真言
自造自招無間歇，　個中誰識本來心？
為宣密咒力加持，　一念迴光俱寂靜。

南無。薩婆怛他揭帝飄。阿囉訶帝驃。唵。揭摩囉。呼盧此那
毗輸利。三婆三婆。阿揭車。阿揭車。咯呼咯呼。勃攬勃攬。含含
氏那市。曼殊利耶。蘇室哩也。哆賴也。曼薩波。毒溪驃。癹驃
癹。苫摩耶。苫摩耶。阿彌睹溫婆。菩溫婆婆。波謎那勢。薩
訶。　(止)

加持護念善門陀羅尼真言
真如佛性無修短，　煞業滋繁致夭傷。
善門護念力祛除，　須信人天無量壽。

怛致他。鄔俱莽俱。鳴俱摩。比丘毗拖你。呼婆囉者。摩你虎
利婆。虎利婆禳。虎虎虎梨。跋哆耶。娑婆訶。

爾時如來，說此灌頂陀羅尼咒已，於是世尊復說諸佛之所護念
陀羅尼咒長壽法門：

怛姪他。跋折喇。跋折喇。跋折囉。跋折囉。拖梨跋折囉。婆
底禮。跋折囉。薜底跋折囉。拖帝斫訖囉。跋折梨。斫訖囉。拖梨
拖梨。摩梨摩梨。摩梨拖梨梨。鼻梨莽梨。質梨虎迦梨。明梨鼻始
梨。主黎主梨。旨婆梨。者梨主梨。莽梨者梨。曼叉梨。曼叉你。
娑婆播跋鼻那舍你。薩婆嚕迦。缽囉奢末你。阿迦囉。密哩柱。缽



117

囉底煞拖。你夜婆柱。娑婆莽那。莽羅底煞拖你。怛姪他。曼茶
你。伽囉尼。謨茶你。三缽囉。謨茶你。那舍你。三缽囉。那舍
你。娑婆毗帝。缽囉舍末你。婆拖婆社。娑婆奔那。阿迦囉。密哩
柱。缽囉底。煞拖你。

怛姪他。捨那你。捨你畔。拖你拖你。瞋陀瞋拖。鼻梨彌梨。
娑梨訶。怛泥跋梨。婆梨婆梨。毗帝毗梨。毗梨烏沙梨。奢囉泥。
婆囉波嚕泥。波囉迦茶曳。婆囉歇彌紇麼。遮哩尼。因達囉。波底
地。地囉野尼。納暮莫醯濕筏囉。囉曳你。紇梨師婆社你。播跋闍
歌你。迦囉婆帝你。部哆婆地你。薩哆耶羯梯。素摩跋你。奔囉
鞞。娑婆訶。

怛姪他。歇囉囉。呬哩。薩訶。
怛姪他。歇雉多。缽雉多。阿曳那。阿梨蟾跋泥。醫迦羯拖

泥。補多囉茶歇你。末伽毗盧歇你。虎娑跋底。虎娑跋底。補娑跋
底。補娑跋底。呬哩呬哩。也他闍耶他。阿耆你也他。缽監者也
他。跋監也他。跋監也他。跋折藍也。仙訶哩拖監。　(止)

加持華聚陀羅尼真言
萬行因華相涉入，　重重無盡遍莊嚴。
芬芳秀麗與馨香，　由此陀羅尼咒力。

多狄度囉尼。陀囉尼。陀囉尼。麼你波步婆散尼。悉題旃題。
涅目脂。涅呵梨盧伽。缽帝佛陀。缽帝帝梨。烏迦囉知。佉伽囉
知。囉殊缽伽帝。帝聞知帝。毗舍囉。佛題但摩波斯。阿叉夜。羯
鞞迦波和帝。阿彌多羯卑。伏哆舍尼帝。聞和帝泥。句婆一唏帝。
帝聞伽。阿利帝。因題耶。佛題致拏。佛題。薩訶。　(止)

佛說莊嚴王陀羅尼
三寶三乘親父母，　背恩衣食不豐饒。
猛風沙聚總飄颺，　受用自然如意足。

南無。薩婆怛他伽哆喃。怛姪他。勃帝蘇勃睇。盧迦毗盧計。
盧迦伐帝。揭蘭帝。薩埵阿伐盧羯泥。薩婆怛他揭哆。阿提瑟恥
帝。薩婆阿門缽梨脯喇泥。聚丁達麗。捺囉提婆布侍帝。怛他揭哆
慎若那。達睇。怛他揭多。阿提瑟吒泥娜。薩婆盧迦速企婆跋都。
薩婆揭摩缽利釵耶野。麼麼阿木羯寫。薩婆娑埵難者。曷洛叉婆跋
睹。怛他誐哆。阿提瑟吒娜。娑婆訶。

加持廣大寶樓閣秘密善住陀羅尼真言
經云：寶藏菩薩白世尊言：今請如來為眾宣說廣大寶樓閣秘密

善住清淨陀羅尼法，為諸眾生獲大利益。佛受請已，告諸大眾言：
我昔曾為淨居天時，於虛空中說此廣大寶樓閣秘密善住陀羅尼，諸
有情聞者決定不退無上正覺，成就六波羅密；一切地獄、餓鬼、傍
生等聞此咒者皆蒙解脫；生老病死苦，永得超越。當來之世，於此



118

贍部洲中眾生有於父母不孝順者，不敬沙門者，不敬耆舊者，誹謗
正法者，誹謗聖人者，誹謗諸佛者，誹謗菩薩者，殺阿羅漢者，造
五逆罪者，抄劫盜者，故妄語者，負言背信者，匿他財物者，一切
惡業所攝者，彼等眾生聞此陀羅尼，讀誦受持，若佩身上，若書衣
中，若置幢上，乃至見者，聞者及影中過者，彼等眾生由斯陀羅尼
大威力故，決定當得無上正覺。爾時世尊於大眾中，以淨梵音即說
咒曰：

淨居天上親宣說，　受請今時再舉揚。
見聞帶佩與瞻依，　五逆罪根俱寂靜。

唵(引)。薩婆怛他伽哆。摩尼捨哆你。畢低社嚩囉。嚩囉達麼
馱都。羯哩鞞。摩尼摩尼。摩訶怛他誐哆。纈哩摩尼。莎嚩訶。

爾時世尊為諸大眾說此陀羅尼王咒，能成就無上菩提，能除一
切罪業，身心清淨。即說咒曰：

那摩薩婆怛他伽哆喃。唵。肥布囉孽鞞。摩尼缽臘鞞。怛姪
他。那捺你捨你。摩尼摩尼。蘇缽臘鞞。肥摩麗娑孽囉。鉗鼻麗。
吽吽釋皤囉。吽吽釋皤囉。勃陀嚩路枳羝。虞醯耶。地瑟那哆。孽
鞞。莎嚩訶。

爾時世尊說此廣大寶樓閣善住秘密清淨陀羅尼已，於此大地六
種震動，天雨寶華及天妙衣，一切大眾咸皆歡喜，嘆未曾有，證不
退轉。是時十方諸如來等同聲讚嘆釋迦如來言：善哉，善哉！釋迦
牟尼佛乃能說是入菩薩道場陀羅尼。大眾聞已，一切惡趣皆得消
滅。　(下座)

加持滅五逆大罪真言
殺父及害母，　羅漢眾聖賢，
破和合真僧，　出佛身血罪，
薩遮尼乾教，　五逆眾罪愆。
願誦秘密言，　定業悉消滅。

羝釤跋囉蒲陀那夜。三摩末祗。陀波那寤。毗摩隸。輸檀柰。
毗摩囉。輸檀你。趐輸檀尼移。薩賀輸檀那。摩羝移。薩婆訶。

唵(引)。嚩囉劍摩尼。戍馱喃。娑婆嚩囉拏你。沒馱三底曳。
三昧耶。吽癹。　(止)

加持放生真言
迷真逐妄甘淪轉，　水陸飛沈被網羅。
我今釋放仗真言，　永劫更無籠罩難。

那謨婆伽嚩帝。缽囉枳夜。欠娘哆嚕婆耶。怛哆伽哆耶。南
無。婆伽嚩帝。尾布囉耶。怛哆蘖哆耶。

南無婆伽嚩帝。阿婆朵。迦囉誐。怛哆誐哆耶。
南無婆伽嚩帝。阿密票哆。嚩舍耶。怛哆伽哆耶。



119

南無囉怛那。怛囉夜耶。唵步欠。
唵(引)。阿穆伽。吠嚕遮那。摩訶母捺囉。摩尼缽納摩。入嚩

囉。缽囉嚩哩哆耶。吽癹吒。　(止)

第三時入壇
加持普懺罪真言

無始以來諸罪垢，　盡虛空界不能容。
我今悔過願消除，　念誦密言悉清淨。

唵(引)。薩婆娑埵。菩提薩埵耶。莎婆訶。
釋迦說懺悔真言

釋迦印咒難思議，　普與眾生滅罪愆。
我今懺悔願垂慈，　洗滌無明諸垢染。

南無薩婆腎惹耶。唵。三婆悉地稽。娑婆訶。　(止)

加持啟白諸佛願智真言
聖人本自心中現，　情見難忘著相求。
即心即色兩無妨，　一念纔興知見了。

唵(引)。薩婆怛他伽哆喃。嚩庾杜鞞。多囉吽。多囉吽。摩你
迦那寧。娑婆訶。

加持禮拜真言
無始劫來生我慢，　恰如山嶽聳千尋。
我今投地禮如來，　願使慢山俱破碎。

南無。陀舍喃。蒲陀俱知喃。唵。護嚕嚕悉陀。盧幣你你。薩
婆遏地娑婆你。娑訶。　(止)

加持獻華寶座真言
萬德莊嚴蓮出水，　三空智照日開敷。
巍巍端坐紫金容，　印咒功能果如是。

唵(引)。摩尼摩尼。嚩囉缽囉。嚩離虞呬耶。缽頭麼尼。缽囉
鞞。娑訶。

獻蓮華捧足真言
唵(引)。迦摩囉耶。娑訶。　(止)

加持獻十供養真言
香供養真言

玉斧削成山勢聳，　金爐爇起瑞煙濃。
撩天鼻孔悉遙聞，　戒定慧香熏法界。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆度波。卜佐銘伽。莎曼怛囉。窣破
囉拏。三昧耶吽。

花供養
五葉心花開此土，　一枝優缽產西天。
世尊拈起示諸人，　迦葉破顏曾一笑。



120

唵(引)。莎哩嚩。怛他伽哆卜思必。卜佐銘伽。三曼怛囉。窣
布囉拏。三昧耶吽。

燈供養
照破昏衢消黑暗，　增輝佛日轉分明。
燈燈續焰到於今，　祖祖傳芳光不滅。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆阿嚕吉。布佐銘伽。三曼怛囉。窣
布囉拏。三昧耶吽。

塗供養
吸盡西江難下口，　遍為甘露潤群生。
九龍吐水浴金身，　萬古曹溪無盡緣。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆甘的。布佐銘伽。三曼怛囉。窣布
囉拏。三昧耶吽。

果供養
功德園林勤種植，　胸襟造化為栽培。
拈來本自善根生，　獻處圓成無漏果。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆沙卜答。布佐銘伽。三曼怛囉。窣
布囉拏。三昧耶吽。

茶供養
趙老喫茶何直截？　文殊拈盞忒分明。
欲知此味貫鴉山，　須是舌頭親具眼。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆尼微的。布佐銘伽。三曼怛囉。窣
布囉拏。三昧耶吽。

食供養
大地遍為香積飯，　珍饈一味世間無。
通身是口為霑嘗，　萬劫千生常飽滿。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆阿耨哆囉。布禳銘伽。三曼怛囉。
窣布囉拏。三昧耶吽。

寶供養
紅爐礦熟上鉗錘，　打就金毛獅子兒。
休鑒卞和空泣玉，　於中還有老胡知。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆答弭。布佐銘伽。三曼怛囉。窣布
囉拏。三昧耶吽。

珠供養
二龍爭鬥覓不休，　卻使胡僧笑點頭。
還知海藏親收得，　莫向牟尼鏡外求。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆虞兮。布佐銘伽。三曼怛囉。窣布
囉拏。三昧耶吽。

衣供養



121

九條無相紫襴衣，　傳自黃梅夜半時。
庾嶺石邊持不起，　重樓永鎮在曹溪。

唵(引)。薩哩嚩。怛他伽哆耨哆囉。布佐銘伽。三曼怛囉。窣
布囉拏。三昧耶吽。

普供養
香花燈塗珍果等，　供養海會眾聖賢。
惟希納受鑒丹誠，　滿我檀那廣大願。

唵(引)。頗囉彌戍睇。詙囉搓囉詊。
我以功德力，　如來加持力，
及以法界力，　普供養而住。

唵(引)。誐誐曩。三婆嚩。嚩日囉斛。　(止)

第三時陞座
加持三寶字母真言

三身覺海圓明眾，　此界他方大導師。
願開禪定舉揚時，　令此道場得成就。

南無囉怛那。哆囉野耶。南無薩哩嚩。沒馱冒地。薩怛嚩那。
稽首梵音三皈依
南無佛陀耶。南無達摩耶。南無僧伽耶。　(止)

佛說七俱胝佛母准提大明真言
欲滅眾生三世業，　當持佛母七俱胝。
塵消障盡絕遮攔，　無量法門從此得。

南無颯哆喃。三藐三勃陀。俱胝喃。怛姪他唵。折隸主隸准
提。莎婆訶。

無量法門陀羅尼
阿你阿你。麼仙三曼哆。目仙育尼。陸帝尼陸帝。斯鞞。喜隸

劫臂。劫波伺婆隸。娑囉跋帝。喜囉喜利。喜隸喜梨。喜隸囉喜隸
遮帝。遮槃你。遮囉遮囉。禰遮喝怛帝。阿蘭你。涅末題。涅跋哆
禰。胒闍帝禰。呵毗摩隸。輸檀禰。跋囉訖帝。提般禰。婆婆毗。
婆跋禰。阿僧祗陀。迷毗富斯鞞。三迦厘沙弭。提隸提隸。摩訶提
隸耶。耆跋帝遮隸。阿遮隸。摩陀隸。三摩遮隸。致馱珊地。頗扶
勉質帝。阿僧毗呵隸。阿僧伽尼呵隸。毗訶邏。毗麼隸膩。阿輸檀
膩。致苓蘇寐他。彌他摩婆帝。摩呵斯鞞。三曼多斯鞞。毗富囉。
毗富囉。賴弭三目哆。目仙薩婆哆。糯竭帝。阿那哆。鼓陀囉尼。
囉尼尼陀那。劬胝。娑婆訶。　(止)

加持皈依三寶真言
佛法僧寶無能勝，　五趣三乘總敬崇。
歸依一念願冥加，　直到菩提究竟岸。

南無囉怛那。怛囉夜耶。曩謨薩哩嚩。沒馱冒地。薩怛嚩喃。



122

稽首梵音三皈依
南無沒馱耶。南無達麼耶。南無僧伽耶。
滅惡趣真言
怛姪他。輸達泥。輸達泥。薩嚩波播。毗輸達泥。輸睇毗戍

睇。薩嚩羯麼。毗戍睇。娑婆訶。
百千印真言

風恬浪息江湖靜，　萬像森羅映現中。
本來心印亦如斯，　身世無非皆淨妙。

怛姪他唵。部地部地。部地薩婆但他伽哆。衢折囉。馱囉馱
囉。馱囉。訶囉訶囉。跋訶囉。跋訶囉。摩訶菩提質哆。注嚕注
嚕。設哆囉。濕彌珊。據地羝。薩婆怛他揭哆。遏地使他那。阿毗
耶羝。衢寧衢那。跋羝部多衢那。阿婆婆西。彌哩彌哩。伽伽那。
怛哩薩婆。怛他揭哆。阿地史恥帝納。娑婆怛犁。閃麼閃麼。跋閃
麼。跋閃麼。薩婆跋播跋閃麼。寧薩播。婆毗戍燒達麼。虎嚕虎
嚕。菩提末伽三缽囉。瑟恥羝。薩婆怛他揭哆。缽囉恥瑟羝哆。伐
遞。娑婆訶。

根本咒
唵(引)。薩婆怛他揭哆。毗婆盧枳羝。社耶社耶。娑訶。
隨心咒
唵(引)。虎嚕虎嚕社耶。目祛。莎婆訶。　(止)

加持四聖諦真言
一切人天龍鬼等，　能仁等視展深恩。
各隨彼語震雷音，　使離塵緣獲法眼。

爾時阿難白佛言：世尊，云何如來為彼眾生施設聖諦？佛告阿
難：如來為彼眾生等如是演說聖諦。如此處言毒佉毒佉。三摩耶毒
佉。流陀毒佉。尼流陀伽彌你。如是聖諦，而彼等言阿舛隸。三目
隸。三迷舍。波囉密。

如來知彼眾生所有言音，為說聖諦。如此處言苦、苦集、苦
滅、苦滅道，為彼等言阿候囉。阿含跋囉哆。波囉摩。

如來慈念閻浮提界婆婆伽提舍城人，說四聖諦。如此等言苦、
苦集、苦滅、苦滅道，而彼處言伊茶。施茶。伽盧那。婆陀。

阿難，有四聖諦，如來作前後說，或復不作。阿難，設此語句
為彼邊地眾生，眾生荷負我三千大千世界中所說聖諦。彼等如此
苦、苦集、苦滅、苦滅道，而彼處言阿模馱奴。三模馱奴。鼻地輸
鼻地。婆蒲阿伽輸懼。毗婆輸伽娑囉。阿娑伽哆。甄泥泮。呢哆
鞁。蘇哆茶簸。阿盧婆。遮盧婆。阿邏麼。多邏麼。阿梨奢奢梨
奢。阿嘍舍利。摩嘍舍利。甄邏婆地。迦囉迦帝。迦尼侈馱。跋陀
邏。阿嗚帝。娑嗚邏。那多車地。麼訶頭麼。阿奚垢。三麼地。娑



123

伽邏。簸邏阿哆。阿馱舍。首奚舍梨那。阿梨那。施梨風吒尼。施
梨吒。阿舅舍。摩舅舍。阿那摩。娑那摩。阿邏婆尼。首吒娑憂地
哆。阿那摩優嘻婆。阿舅麼。毗車陀。毗娑伽。阿嘍遮。尼嘍遮。
娑優他。摩優他。

如來復為北方鎧甲城人說四聖諦。如此處說苦、苦集、苦滅、
苦滅道，而彼誠言阿茶婆。那茶婆。娑尼舍。娑那麼。

復為北方禰耶伽曼妒城人說四聖諦。如此處說苦、苦集、苦
滅、苦滅道，然彼誠言婆囉。毗梨伽。阿奴漫。毗浮伽。

復為北方支嵐城人說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅
道，而彼處言毗浮哆。阿那遮。多迦。哆囉迦。

復為東方多主城人說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅
道，而彼處言波稚目陀囉。毗摩帝車馱。沙尼伽梨沙。毗伽梨沙。

復為諸龍、龍王等說四聖諦。所謂阿耨達多龍王、端正龍王、
調伏龍王、珊達叉龍王、當來龍王、常神通龍王、普色龍王、哆囉
殊龍王、毗跋殊龍王、哆囉蒲龍王、伊囉缽怛囉龍王、優缽難陀龍
王、滿足龍王。說此法時，彼諸龍王與諸龍王等受持五戒。於此處
言苦、苦集、苦滅、苦滅道，而彼處言阿娑護。毗舍瞿盧。多光侈
婆。娑婆囉賀拏。

復為缽足夜叉等說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅
道，如彼處言阿何薩姪迦(苦)。波訶薩迦(苦集)。阿那婆那(苦滅)。
薩陀波那(苦滅道)。

為常醉夜叉等說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，
於彼處言：阿隸伽。哆流伽。毗醯那。波囉波舍。

為持鬘夜叉等說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，
於彼處言質那波婆。波娑呵。呵浮。阿摩利。

為四大天王說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，於
彼處言伊泥迷泥。答波。多瞿波。

為三十三天說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，於
彼處言阿那波奴。娑陀波陀。比求風吒。缽囉鼻票。諦車馱。

為兜率陀天說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，而
彼處言比摩娑。阿那婆。哆哆囉波你。差波浮彌。

為阿修羅王說四聖諦。如此處言苦、苦集、苦滅、苦滅道，而
彼處言三無達奴。比簸囉。逾瞿阿薩盧。比尼跋途。

為住邊地城人說四聖諦。如此言說苦、苦集、苦滅、苦滅道，
而彼處言比麼他。悉他奴。阿那耶。悉恥都。娑囉初。娑囉遮
利。　(止)

十波羅密咒
一切如來大金剛所生檀波羅密咒



124

十十互資無有盡，　人人境界普賢知。
一涓一滴到天池，　總得天池一鹹味。

唵(引)。薩婆怛他伽哆。阿耨多囉。摩訶部馱。賀囉俱奢囉。
波囉密哆。布佐銘伽。三暮達囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。

善哉波羅密咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。阿耨哆囉。摩訶達麼網。報陀乞叉

地。波囉密哆。布佐銘伽。三暮達囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。
大覺悟忍辱波羅密咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。僧娑囉訶。缽哩哆伽。摩訶毗離耶。

波囉密哆。布佐銘伽。三暮達囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。
不捨生死大精進咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。阿耨多囉。摩訶莎訶。毗賀囉馱那。

波囉密哆。布佐銘伽。三暮達囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。
大安樂住禪定咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。阿耨哆囉。戛麗沙寧耶。嚩拏婆薩

耶。彌奈耶那。摩訶缽嘌禳。波囉密哆。布佐銘伽。三暮達囉。窣
癹囉拏。三昧耶吽。

大智慧咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。吳呬耶。摩訶缽哩缽底。布佐銘伽。

三暮達囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。
大方便咒
唵(引)。薩婆怛他伽哆。婆伽你耶怛那。布佐銘伽。三暮達

囉。窣癹囉拏。三昧耶吽。
大願波羅密咒
南無。三滿哆。勃陀喃。伐折囉。怛摩句痕。
無礙力波羅密咒
南無。三滿哆。沒馱喃。三摩多。奴揭多。嚩囉達麼。涅闍

哆。摩訶摩訶。娑婆訶。
大智波羅密咒
南無。三滿多。沒馱喃。摩竭伽。微囉舍。達摩珊捺囉舍。迦

薩訶闍。薩迦耶。捺嘌瑟致掣諾迦。怛囉孽哆地。目吃底。你社
多。微加囉達麼。社禰多吽。　(止)

佛頂尊勝陀羅尼
佛告善住天子及天帝釋：十惡業緣，惡口尤最。當知惡罵甚於

猛火，猛火但燒七珍之財；惡口猛火，能燒七聖之財。一切功德，
如汝善住。一言恨母，一罵眾僧，受天報盡，復入地獄。天地父母
眾生，不應輕毀。三界慈愛，唯有父母；三世福田，不過眾僧。父
母生養，劬勞辛苦。十月妊娠，三年乳哺。長養教誨，難憂備盡。



125

冀其成立，才藝過人，又望出家度脫生死。以是恩念，昊天難報。
是故我語阿難言：左肩擔父，右肩擔母，繞須彌山百千萬匝，血流
沒踝，尚不能報一日乳哺之恩，豈應惡罵，輕生恚語？佛告帝釋善
住天子：今見我故得五眼淨，懺悔徹故罪亦除滅。又告善住言：汝
止勿泣，我有法門，名為最勝佛頂尊勝陀羅尼。此咒乃是百千萬億
俱胝諸佛所說，我今說之，若有受持者，以是功德，百千萬劫十惡
五逆悉皆消滅，即得阿耨多羅三藐三菩提，不轉此身獲宿命智。爾
時帝釋聞佛稱讚，一心渴仰，即白佛言：唯願如來愍我等輩，亦為
未來末法眾生說此陀羅尼。我當修行，令諸眾生永離八難之苦。爾
時世尊為受請故，即說咒曰：

惡口火焚功德聚，　願憑秘咒力消磨。
微塵諸佛總宣揚，　誦念必成無上道。

南無。婆伽嚩帝。怛囉路枳耶。缽囉帝。尾始瑟吒耶。沒馱
耶。薄伽筏帝。怛你也他尼。戍馱耶。又娑麼娑麼。三滿多。嚩婆
娑。娑婆囉拏。誐帝誐賀曩。娑嚩嚩尼秫睇。阿鼻詵。左睹含。摩
素誐多。波乃阿賀囉。阿賀囉。阿庾散馱囉尼。戍馱耶。又娑婆羯
摩。尾尾奴。佛麼拏。誐誐曩。尾秫地。烏瑟尼沙尾惹耶。尾秫
地。娑賀娑囉。曷囉濕茗。散祖你帝。娑嚩怛他誐哆。嚩盧羯寧娑
吒。婆囉寧哆。波利布囉尾。娑婆怛他誐多。迄利馱耶。地瑟吒
曩。地瑟恥多。摩訶母捺囉。嚩日囉伽耶。僧賀多曩。尾秫帝。莎
嚩嚩囉拏。波耶突嘌羯摩。波利秫帝。缽囉麼寧。嚩嘌多野。阿欲
秫地。三麼耶。地瑟恥帝。摩甯摩寧。摩訶摩寧。母甯母寧。尾母
寧。摩帝摩帝。麼麼帝。摩訶冒帝素摩地。怛他部多。俱胝跋利秫
帝尾。呬娑普吒。設殿秫帝。左野左野。尾左野。又娑摩囉。又薩
嚩沒馱。帝瑟恥多。秫帝。嚩日隸。又薩陛嚩日覽。婆嚩都麼。都
麼。薩嚩娑怛嚩。舍利喃。薩嚩埵喃。難左迦耶。跋利秫帝。薩嚩
誐帝缽利秫帝。薩嚩怛他誐多。室者銘。三摩濕嚩娑演都。娑婆怛
他誐多。三摩濕嚩薩地瑟恥帝。沒恥耶耶。尾摩馱耶。又三滿多。
缽利秫帝。薩嚩怛他誐多。迄利馱耶。地瑟吒曩。地瑟恥多。摩訶
母捺隸。莎婆訶。　(止　下座)

加持發菩提心真言
愛水欲泥淨染汙，　瞋心見火怎焚燒？
本來清淨了無瑕，　好向今時同顯發。

唵(引)。冒地即多。步怛波那野弭。
唵(引)。即多波囉帝。吠鄧迦嚕弭。
唵(引)。三昧耶。娑埵鍐。
加持觀想真言

六根寂靜無餘想，　心月孤圓朗十方。



126

塵沙父母許重重，　盡向此時俱轉了。
唵(引)。欠嚩囉。馱都。
加持心月圓滿真言

心地無塵境界寬，　了明真性悟玄機。
單空月輪照法筵，　一一普令皆圓滿。

唵(引)。底瑟吒摩尼。跋囉缽頭麼。　(止)

禮別
加持奉送聖賢真言

聖凡一體何來去？　隱顯同時絕送迎。
專誠奉送表丹衷，　母子歷生難捨離。

唵(引)。嚩囉目枳叉目。
散界真言
唵(引)。商迦伽哩。摩訶三昧耶。盤陀盤陀。文闍文闍。娑婆

訶。
奉送父母生十方淨土真言

歷劫親緣蒙降赴，　仰瞻金相聽圓音。
未成佛果已前來，　隨願往生佛淨土。

唵(引)。阿弭哩哆帝際。訶囉吽。
唵(引)。逸帝律尼。娑婆訶。
加持發遣鬼神真言

鬼神承佛天仙力，　面百由旬盡護持。
如來示現微微笑，　各願深恩歸本土。

唵(引)。阿暮伽。布囉利。跋囉跋囉。蘖奢塞。勿皤勿喃。阿
彌嘌哆。布臡吽。　(止)

如來廣孝十種報恩道場密教卷下終
〔錄文完〕



127

CBETA 贊助資訊

(https://www.cbeta.org/donation/index.php)

CBETA 成立於 1998 年，於 2023 年 8 月 7 日轉型成為基金會。

成立多年來，一部部佛典在嚴謹控管中轉換為數位典藏，不只數量

龐大，而且文字校訂精確可信，又加新式標點方便閱讀。「CBETA

電子佛典集成」不僅獲得國際學界的重視及肯定，也成為大眾廣為

運用的公共資源，如此成果都是在廣大信眾及有識之士的支持下才

得以實現。

對一個從事佛法志業的非營利團隊，能夠長期埋首理想、踏實耕耘

是非常不容易的。如今，CBETA 運作經費日漸拮据，但「佛典集

成」仍有許多未竟之功。因此，懇請大家慷慨解囊、熱情贊助，讓

未來有更多更好的電子佛典。

您的捐款本會皆會開立收據，此收據可在年度中申報個人或企業的

綜合所得稅減免。感恩諸位大德的善心善行，以及您為佛典電子化

所做的一切貢獻。

信用卡線上捐款

本線上捐款與 netiCRM 及 NewebPay 藍新金流合作，資料傳送採

用 SSL (Secure Socket Layer) 傳輸加密，讓您能夠安全安心地

進行線上捐款動作。

不管您持有的是國內或國外卡，所有捐款最終將以新台幣結算，所

以我們所開立的捐款收據也將以新台幣計。

線上刷卡支持定期定額與單筆捐款。（銀聯卡不支援定期定額）

https://www.cbeta.org/donation/index.php


128

前往捐款

劃撥捐款

郵政劃撥帳號：５０４６８２８５

戶名：財團法人佛教電子佛典基金會

欲指定特殊用途者，請特別註明，我們會專款專用。

線上信用卡 / PayPal 捐款

PayPal 是一個跨國線上付款機制的公司，CBETA 引用其服務，提

供網友能在線上使用信用卡或 PayPal 帳戶贊助 CBETA 。

PayPal is an online system of a global payment solution.

CBETA uses its service to provide the uses to donate by

using the credit cards or PayPal account to support the

CBETA project.

相關收據開立事宜，由於付款幣別為美元，我們除了會依您所贊助

之美元金額開立收據外，另我們會依捐款當日公告匯率開立台幣收

據，此收據為國內正式合法報稅憑證。

Since the donation made is in US currency, hence all the

receipts will be issued in the US dollars consequently.

However for the domestic donators, a Chinese official

receipt will also be made according to the foreign

exchange rate for the purpose of tax deduction.

線上信用卡 / PayPal 贊助

https://www.cbeta.org/donation/creditcard.php
https://www.paypal.com/cgi-bin/webscr?cmd=_xclick&business=donation@cbeta.org&item_name=Chinese+Buddhist+Electronic+Text+Association+(CBETA)&page_style=Primary&no_shipping=2&return=http%3A//cbeta.org&cancel_return=http%3A//cbeta.org&tax=0&currency_code=USD


129

支票捐款

支票抬頭請填寫「財團法人佛教電子佛典基金會」。

For donations by check, please write the check to

"Comprehensive Buddhist Electronic Text Archive

Foundation".


	編輯說明
	章節目次
	題解
	錄文
	西山郡學士化眾設初會疏
	孝順設供拔苦報恩道場
	如來廣孝十種報恩道場教誡儀文
	如來廣孝十種報恩道場儀文卷上
	如來廣孝十種報恩道場紀讚
	本文
	附：十種報恩讚

	如來廣孝十種報恩道場儀文卷中
	如來廣孝十種報恩道場儀文卷下
	如來廣孝十種報恩道場三時提綱
	如來廣孝十種報恩道場密教卷上
	如來廣孝十種報恩道場密教卷下


	卷目次
	贊助資訊

